
1



Este catálogo se publica en el contexto de la exposición de Pol Merchan Piratas, faunos, demonios, que tuvo lugar en el 
Centre d’Art la Panera de Lleida entre el 24 de febrero y el 26 de mayo de 2024.

Exposición

Comisariado

Marta Sesé

Coordinación

Antoni Jové

Montaje

Ovejero Sequeiro SL

Diseño gráfico

Marta Jou

Cinematografía

Dani Martínez

Atención a los visitantes

Miquel Palomes
Joana Castillo

Ayuntamiento de Lleida

Alcalde de Lleida

Félix Larrossa Piqué

Concejala de Cultura  

y Promoción de la Ciudad

Pilar Bosch Vilana

Centre d’Art la Panera

Dirección

Christian Alonso

Coordinación de exposiciones

Antoni Jové

Centro de documentación

Anna Roigé

Educación

Helena Ayuso

Programas públicos

Roser Sanjuan

Mantenimento

Carlos Mecerreyes

Publicación

Edición 

Pol Merchan
Marta Sesé

Diseño gráfico

Montse Arderiu

Coordinación editorial

Anna Roigé

Traducciones y correcciones inglés

Paul E. Davies

Agradecimientos

Tòfol Cabeza-Cáceres, Itxaso 
Markiegi, Personaje Personaje, 
Bombon Projects, Choro, Dicey 
Studios, Fundació Vila Casas, Fusteria 
Cayuela.



ÍNDICE · SUMMARY · ÍNDEX

CHRISTIAN ALONSO

Pol Merchan: imágenes reflexivas, transformadoras, sanadoras	 6
Pol Merchan: thoughtful, transformative, healing images	 7
Pol Merchan: imatges reflexives, transformadores, guaridores	 8

MARTA SESÉ

Piratas, faunos, demonios. Tocar el cine, tocar la sutura	 14
Pirates, fauns, demons. Touching the cinema, touching the suture	 20
Pirates, faunes, dimonis. Tocar el cinema, tocar la sutura	 24

POL MERCHAN

La luz que cubre las heridas	 28
The light that covers the wounds	 30
La llum que cobreix les ferides	 31

AIMAR ARRIOLA

Un jardín por venir	 38
A garden to come	 42
Un jardí per venir	 44

NAZARIO LUQUE

Pol y yo, los faunos que no éramos	 46
Pol and I, the fauns that we were not	 48
El Pol i jo, els faunes que no érem	 49

LUCÍA EGAÑA ROJAS

Ensayar acoplamientos piratas	 56
Practising pirate couplings	 60
Assajar acoblaments pirates	 64

DEL LAGRACE VOLCANO

Acker y yo	 68
Acker and me	 70
L’Acker i jo	 71



7

El Centre d’Art La Panera es una plataforma de investigación, creación y experi-
mentación artística situada en la ciudad de Lleida. La Panera produce proyectos 
artísticos, expositivos, educativos, comunitarios y editoriales, entendiendo el arte 
como una herramienta que tiene la capacidad de transformar las formas de ser, 
sentir y pensar. La institución pone el foco en la mediación artística con los niños, 
el sector educativo, los colectivos de salud mental y diversidad funcional, y los 
diseñadores. Su archivo bibliográfico, formado por ocho mil volúmenes, incluye 
monografías, ediciones, catálogos, revistas, recursos audiovisuales y libros de 
artista. El equipamiento es fruto de la cooperación entre el Ajuntament de Lleida 
y el Departament de Cultura de la Generalitat de Catalunya. Fundado en 2003, La 
Panera es el centro de artes visuales referente en el territorio de Lleida, y forma 
parte del Sistema Públic d’Equipaments d’Arts Visuals de Catalunya.

En La Panera ponemos en práctica procesos vehiculados a través del arte, con 
los que queremos contribuir a construir una sociedad más justa y un planeta 
más sostenible. Por eso adoptamos una perspectiva que considera los siste-
mas naturales, culturales y tecnológicos de un modo no jerárquico; reconoce-
mos el valor de la investigación rigurosa y el pensamiento crítico; producimos 
proyectos que se nutren de la colaboración de agentes artísticos y no artísticos; 
arraigamos la programación en el territorio y trabajamos con las comunida-
des locales; trabajamos para basar la relación entre personas en los cuidados, 
las buenas prácticas y el bienestar común; mejoramos la accesibilidad física, 
sensorial y cognitiva de los proyectos; por último, nos esforzamos por medir 
el impacto medioambiental de la institución y adoptar medidas para mitigarlo.

The Centre d’Art La Panera is a platform for research, creation, and artistic 
experimentation located in the city of Lleida. La Panera produces artistic, ex-
hibition, educational, community, and editorial projects, and understands art 
to be a tool with the capacity to transform ways of being, feeling, and thinking. 
The institution focuses on artistic mediation with children, the education sector, 
mental-health and functional-diversity groups, and designers. Its bibliographic 
archive – comprising eight thousand volumes – includes monographs, editions, 
catalogues, magazines, audiovisual resources, and artists’ books. The resourc-
es are the fruit of the co-operation between the Ajuntament de Lleida and the 
Department of Culture of the Generalitat de Catalunya. Founded in 2003, La 
Panera is the leading centre of visual arts in the territory of Lleida and forms part 
of Catalonia’s Public System of Visual Arts Resources.

At La Panera, we put into practice processes conveyed through art, with which 
we want to contribute to constructing a more just society and a more sus-
tainable planet. To this end, we adopt a perspective that considers natural, 
cultural, and technological systems in a non-hierarchical way; we recognize 
the value of rigorous research and critical thinking; we produce projects that 
are nurtured by the collaboration of artistic and non-artistic agents; we root 
the programming in the territory and work with local communities; we work to 
base the relationship between people on care, good practice, and common 
welfare; we improve physical, sensorial, and cognitive access to the projects; 
finally, we strive to measure the institution’s environmental impact and to adopt 
measures to mitigate it.

La exposición Piratas, faunos, demonios, del artista Pol Merchan, pone de ma-
nifiesto tres cuestiones: la primera, el compromiso de La Panera con artistas de 
Lleida; la segunda, la apuesta del centro por una trayectoria artística significati-
va; la última, la importancia de adentrarnos en las experiencias de las personas 
trans. El trabajo de Merchan es particularmente relevante en un contexto en el 
que se hace evidente la necesidad de erradicar la transfobia, de luchar por la 
despatologización del colectivo trans, y de garantizar su seguridad y sus dere-
chos fundamentales. La muestra, a cargo de Marta Sesé, incluye tres videopro-
yecciones. Las dos primeras son filmes en los que Pol Merchan se refleja con 
artistas como Del LaGrace Volcano, Kathy Acker y Nazario Luque. La última, La 
llum que cobreix les ferides, producida con motivo de la exposición, es un filme 
donde Pol dialoga con su madre sobre miedos, silencios, heridas y cicatrices. 
La exposición la completan una publicación digital en acceso abierto y un pro-
grama de mediación para todos los públicos. 

The exhibition Pirates, fauns, demons by the artist Pol Merchan, highlights three 
questions: first, La Panera’s commitment to Lleida’s artists; second, the centre’s 
commitment to a significant artistic trajectory; finally, the importance of getting 
into the experiences of trans people. Merchan’s work is particularly relevant in 
a context in which there is a clear need to eradicate transphobia, to fight for 
the depathologizing of the trans community, and to guarantee its safety and its 
fundamental rights. The show, curated by Marta Sesé, includes three video pro-
jections. The first two are films in which Pol Merchan reflects with artists such as 
Del LaGrace Volcano, Kathy Acker, and Nazario Luque. The third – La llum que 
cobreix les ferides [The light which covers the wounds], produced specifically 
for the exhibition – is a film in which Pol dialogues with his mother about fears, si-
lences, wounds, and scars. The exhibition is complemented by an open-access 
digital publication and a mediation programme for all audiences.

POL MERCHAN: IMÁGENES REFLEXIVAS, 
TRANSFORMADORAS, SANADORAS
CHRISTIAN ALONSO

POL MERCHAN: THOUGHTFUL, 
TRANSFORMATIVE, HEALING IMAGES
CHRISTIAN ALONSO

6

CAST ENG



El Centre d’Art La Panera és una plataforma de recerca, creació i experimenta-
ció artística situada a la ciutat de Lleida. La Panera produeix projectes artístics, 
expositius, educatius, comunitaris i editorials, entenent l’art com una eina que 
té la capacitat de transformar les maneres de ser, sentir i pensar. La institució 
posa el focus en la mediació artística amb els infants, el sector educatiu, els 
col·lectius de salut mental i diversitat funcional, i els dissenyadors. El seu arxiu 
bibliogràfic, format per vuit mil volums, inclou monografies, edicions, catàlegs, 
revistes, recursos audiovisuals i llibres d’artista. L’equipament públic és fruit de 
la cooperació entre l’Ajuntament de Lleida i el Departament de Cultura de la 
Generalitat de Catalunya. Fundat l’any 2003, La Panera és el centre d’arts visu-
als referent al territori de Lleida, i forma part del Sistema Públic d’Equipaments 
d’Arts Visuals de Catalunya.

A La Panera posem en pràctica processos vehiculats a través de l’art, amb els 
quals volem contribuir a construir una societat més justa i un planeta més sos-
tenible. Per això adoptem una perspectiva que considera els sistemes naturals, 
culturals i tecnològics d’una manera no jeràrquica; reconeixem el valor de la 
investigació rigorosa i el pensament crític; produïm projectes que es nodreixen 
de la col·laboració d’agents artístics i no artístics; fem arrelar la programació 
al territori i treballem amb les comunitats locals; treballem per basar la relació 
entre persones en les cures, les bones pràctiques i el benestar comú; millorem 
l’accessibilitat física, sensorial i cognitiva dels projectes; per acabar, ens esfor-
cem per mesurar l’impacte mediambiental de la institució i per adoptar mesures 
per mitigar-lo.

L’exposició Pirates, faunes, dimonis, de l’artista Pol Merchan, posa de manifest 
tres qüestions: la primera, el compromís de La Panera amb artistes de Lleida; 
la  segona, l’aposta del centre per una trajectòria artística significativa; l’últi-
ma,  la importància d’endinsar-nos en les experiències de les persones trans. 
El treball de Merchan és particularment rellevant en un context en què es fa evi-
dent la necessitat d’erradicar la transfòbia, de lluitar per la despatologització del 
col·lectiu trans, i de garantir-ne la seguretat i els drets fonamentals. La mostra, a 
cura de Marta Sesé, inclou tres videoprojeccions. Les dues primeres són films 
en què Pol Merchan es reflecteix amb artistes com Del LaGrace Volcano, Kathy 
Acker i Nazario Luque. L’última, La llum que cobreix les ferides, produïda amb 
motiu de l’exposició, és un film on el Pol dialoga amb la seua mare sobre pors, 
silencis, ferides i cicatrius. L’exposició la completen una publicació digital en 
accés obert i un programa de mediació per a tots els públics.

POL MERCHAN: IMATGES REFLEXIVES, 
TRANSFORMADORES, GUARIDORES
CHRISTIAN ALONSO

8

CAT







15

Los piratas, faunos y demonios que convoca Pol Merchan no tienen nada de 
fantasía, lo tienen todo de real. Provienen de épocas y lugares distintos, pero 
están reunidos alrededor de una misma mesa, charlando con intensidad so-
bre cómo ha sido el largo camino —con sus luces y sus sombras— que les 
ha permitido llegar hoy aquí. Es invocando esa magia, sugiriendo aquello que 
aparentemente no puede ser, que se consigue construir una realidad deseada, 
consciente, radical y verdaderamente posible. Es en la ficción, como estra-
tegia, donde se halla el potencial de realidad. Los tres cortometrajes de Pol 
Merchan que se reúnen en Piratas, faunos, demonios conforman una trilogía 
que es, al mismo tiempo, un camino de ida y vuelta en la búsqueda de un 
reflejo y una genealogía de lo andrógino y de la disidencia sexual y de género 
que acompaña y enriquece el proceso de transformación del propio Merchan.

Pirate Boys (2018), El jardín de los faunos (2022) y La llum que cobreix les 
ferides (2024) son los títulos de los tres cortometrajes en los que se centra la 
exposición. La corporalidad y las experiencias transgénero, especialmente la 
transmasculinidad, es uno de los nexos comunes, junto con la creación, inclu-
sión y preservación de material de archivo —tanto fotográfico, cinematográfico, 
como oral— o la materialidad de la película analógica, atendiendo particular-
mente a la capacidad transformadora de los formatos super 8 y 16 mm. En los 
dos primeros cortometrajes, Pol Merchan se acerca a las biografías de otros 
artistas cuyas experiencias vitales se reflejan en su obra y, en el tercero, la 
aproximación es la misma pero el caso de estudio es, en ese caso, el propio 
Merchan. Otros elementos que enlazan las distintas propuestas que se reúnen 
en esta exposición son la pulsión artística en relación con experiencias perso-
nales radicales o la exploración identitaria y corporal, en la que el cine y otras 
disciplinas operan, al mismo tiempo, como refugio y como escape.

En la presente publicación, una serie de autorxs enriquecen y definen el marco 
—siempre abierto a otras posibles lecturas— en el que se ubica el trabajo de Pol 
Merchan. Combinando apreciaciones con mayor perspectiva y otras mucho más 
cercanas, este libro reúne textos de la artista, escritora y activista transfeminista 
Lucía Egaña, quien con una escritura de pastiche dialoga con el cortometraje 
Pirate Boys, película que se hace valer de un lenguaje cinematográfico similar; 
delx artista y activista intersex Del LaGrace Volcano, quien, como artista al que 
Merchan se aproxima en Pirate Boys, da testimonio de su estrecho vínculo con 
Kathy Acker, la escritora punk americana que también es punto de anclaje en 
el film; del investigador, editor y comisario Aimar Arriola, quien se aproxima al 
cortometraje El jardín de los faunos a través de una metáfora sobre el amor como 
un jardín; y del artista e historietista Nazario Luque, considerado como uno de los 
referentes del comic gay y contracultural, quien, como protagonista de El jardín 
de los faunos, nos acerca a los momentos del rodaje de la película y a su historia 

de amor con Alejandro, que tan bien se refleja en ella; y del propio Pol Merchan, 
quien se adentra en La llum que cobreix les ferides, su producción más reciente.

La arquitectura que propone la muestra recibe al visitante con las pantallas de es-
palda, apenas viendo ninguna película y solo apreciando una serie de fotografías 
e ilustraciones que no son de Pol Merchan, sino que pertenecen o reflejan a lxs 
compañerxs de viaje durante esta visita. Se trata de los retratos de Del LaGrace 
Volcano a Kathy Acker y de las ilustraciones de Nazario. Todavía no estamos 
con ellxs, pero lxs vemos a lo lejos y son quienes nos animan a dar los primeros 
pasos, pasando de estar solxs a estar en comunidad. Otro de los aspectos visi-
bles nada más entrar en la sala es la estructura de las propias pantallas, que se 
muestra desde su crudeza, haciendo visibles las suturas, los distintos fragmentos 
que conforman un todo, de la misma manera en que Merchan hace hincapié en 
la materialidad de lo fílmico y del mismo modo, también, en que se hace alusión a 
la corporalidad trans. Una vez terminamos de ver la exposición, sentadxs sobre el 
último palé para ver la última película, vemos el recorrido hecho. Pirate Boys y El 
jardín de los faunos nos acompañan, nos miran, pues ha sido necesario darles la 
mano para estar donde nos encontramos, ante Pol y Rosa, en su esperado paseo, 
en su esperada conversación que encontramos en La llum que cobreix les ferides.1

La muestra se abre con los retratos de Del LaGrace Volcano a Kathy Acker con-
frontándonos directamente. Ambos protagonizan el cortometraje Pirate Boys, 
en el que los escritos de Kathy Acker, escritora punk estadounidense nacida 
en 1947, así como las fotografías delx artista y activista intersex Del LaGrace 
Volcano, funcionan como lente para explorar la subjetividad trans y el potencial 
queer del cine. El cortometraje de Merchan entremezcla y funde múltiples na-
rrativas: la exploración del cuerpo partiendo de la doble mastectomía de Acker, 
en la que la herida —un concepto que se recupera en otros trabajos suyos— no 
se lee solo desde el cáncer, sino desde su capacidad para rechazar el género 
impuesto y como un elemento que no representaría una falta, sino que, contra-
riamente, completa el cuerpo trans; la documentación de la comunidad punk; y 
la exploración performativa del género. Formalmente, Merchan se hace valer de 
las mismas estrategias que Acker empleaba en su escritura —el pastiche, la 
apropiación, el recorte— para construir una narrativa experimental que suce-
de, en gran medida, dentro de la Tuntenhaus, un espacio ocupado en Berlín 
en 1981 por parte de la comunidad queer. Pirate Boys recupera, así mismo, 
archivos orales originales de Kathy Acker y, en un momento determinado, ha-

1	En relación con la arquitectura, quiero agradecer al proyecto Choro, con-
cretamente a Noela Covelo Velasco, Mikel Iniesta y Víctor Ruiz Colomer, 
la conversación mantenida con Pol y conmigo para permitir que florecieran 
posibles distribuciones afines con el discurso del proyecto.  

PIRATAS, FAUNOS, DEMONIOS.  
TOCAR EL CINE, TOCAR LA SUTURA
MARTA SESÉ

CAST

14

CAST



1716

CAST CAST

cia el final del cortometraje, escuchamos de su propia voz: «La existencia y la 
aparición de estos frikis anuncian la revelación del misterio, así que de todos 
los misterios. Como si descubrir una cosa fuera simplemente verla […]». Me 
interesa detenerme en esta frase por la manera en que la propia Acker vincula 
el reconocimiento del freak, de la comunidad queer, de la comunidad trans, 
como un momento revelador y de ruptura. En este sentido me parece oportuno 
recuperar las reflexiones de Jack Halberstam en relación a cómo el cine que 
aborda cuestiones transgénero genera momentos de ruptura entre distintos re-
gistros temporales de pasado, presente y futuro.2

Una aproximación a otro artista también se encuentra en la segunda pantalla. 
El jardín de los faunos se acerca a la figura de Nazario Luque mediante un 
retrato íntimo de una de las figuras más destacadas del cómic underground 
de los años setenta. El cortometraje propone un viaje a la contracultura tra-
vesti de  Barcelona, entre el pasado y el presente, poniendo sobre la mesa 
material de archivo y memoria oral en una oda a la vida, el amor, el deseo y 
la pérdida, conceptos, todos ellos, que se pueden rastrear en la producción 
de Merchan. Desde un lenguaje experimental y metanarrativo, el cortometraje 
hace especial hincapié en los cómics explícitamente homoeróticos y sexuales 
que Nazario publicó a finales de los setenta, así como en la vitalidad de la 
comunidad queer en un periodo de fuerte represión y clandestinidad. La hiper-
sexualización de ambas narrativas convive con un acercamiento tierno y afec-
tivo a la relación que Nazario mantuvo con su pareja, Alejandro, durante varias 
décadas. En relación con la película se muestran, asimismo, algunos ejempla-
res originales de Anarcoma, una de las historietas publicadas por Nazario, así 
como la pintura Ofrenda a San Sebastián / Alegoría del SIDA.

En la tercera pantalla: un reencuentro, un volver al lugar de origen como hilo 
para cerrar una herida, es de lo que habla La llum que cobreix les ferides, un 
cortometraje producido expresamente para la exposición, que ha contado con 
el apoyo de La Panera para su producción. Después de acercarse a otras figu-
ras —Kathy Acker, Del LaGrace Volcano, Nazario— que conforman, en cierta 
medida, una familia elegida, una comunidad en la que reconocerse, La llum 
que cobreix les ferides es un reencuentro entre Pol y su madre, Rosa. Un paseo 
íntimo en el que, tras un tiempo de distancia, es posible hablar, escucharse, 
entenderse y aceptar las diferencias. Este cortometraje, como también los de-
más, da cuenta de la dureza de la experiencia propia, de la necesidad de 
tomar decisiones difíciles, y también necesarias, pero en las que siempre sigue 
habiendo lugar para la ternura.

2	Véase Jack Halberstam, In a Queer Time and Place. Nueva York y Londres: 
New York University Press, 2005, pp. 77-78.

Lejos de lo que pueda parecer la descripción del argumento a simple vista, el 
cortometraje no es en absoluto ensimismado ni pretende resolver o atender a 
un problema personal, sino que parte de la idea de que los problemas perso-
nales son problemas políticos. En este sentido hay algo catártico en la película 
que hace visible un dolor compartido por una comunidad, a la vez que una vía 
de reconciliación y amparo o alivio para esa misma comunidad. El propio Pol 
Merchan, en relación con este aspecto, explica que «esta película se construye 
mediante largas conversaciones entre una madre y un hijo (entre mi madre y 
yo). En varios momentos de la película vemos a lxs personajes andando, con-
versando mientras dan un largo paseo, procesando el presente mediante el 
movimiento y el andar. La idea de acompañarse y sujetarse mutuamente está 
presente. Por este mismo motivo nació la composición en forma de díptico de 
la película. En ella vemos cómo dos imaginarios dialogan, en el lado izquierdo 
imágenes del presente en formato digital y, en el derecho, imágenes analógi-
cas en super 8 que remiten a un lugar pasado, a una memoria. La forma de 
díptico fue necesaria para no dejar a lxs personajes solxs, alienadxs, para que 
este acompañamiento estuviese en la propia forma. La película sostiene el mo-
mento presente, el peso de esas conversaciones y de las emociones que se 
detonan. A pesar de que la película toca temas fuertes como son la violencia 
en el núcleo familiar, la inestabilidad emocional o el largo proceso de una tran-
sición, pienso que lo que marca la dirección de la pieza es un sentimiento de 
reparación y de reconciliación, de escucha, de observar la complejidad de las 
cosas como si de un prisma se tratase. En las tres películas intenté que no hu-
biera una mirada direccional o jerárquica. Las películas se construyen a través 
de diálogos entre varias personas. En Pirate Boys el diálogo se plantea a tres 
entre Del LaGrace Volcano, Kathy Acker y yo; en El jardín de los faunos, entre 
Nazario, Alejandro y yo acompañándoles, y en La llum que cobreix les ferides, 
el diálogo es entre mi madre, yo y nuestros demonios. La creación de esta 
película fue catártica y la escena del baile de los demonios pienso que plasma 
las emociones que provocó producirla, por una parte la confusión al despertar 
fantasmas y, por otra, alivio y ligereza al dejarlos ir».

La llum que cobreix les ferides es el cortometraje que cierra el tríptico. En 
este sentido, el propio Pol Merchan explica cuál ha sido el proceso de con-
ceptualización de la trilogía hasta su cierre: «Esta trilogía de películas se fue 
generando poco a poco. Primeramente, Pirate Boys fue un viaje de ida, de 
exploración identitaria y autoconocimiento. El jardín de los faunos, tras casi 
quince años viviendo en Berlín, supuso el principio de un viaje de retorno, 
reconectando con una ciudad, con una historia, con unos ancestros y familia 
elegida. La llum que cobreix les ferides continúa con este viaje interior, de-
teniéndose a escuchar y a procesar emociones que necesitaron distancia y 

reposo. Esta película vuelve a cuestiones que ya aparecieron en Pirate Boys, 
como son la infancia, el núcleo familiar y el crecer siendo una persona queer. 
Este último cortometraje es el regreso tras un largo viaje, es una película que 
hace las paces, que cierra heridas profundas. La trilogía se crea también a 
partir de un imaginario mitológico: piratas, faunos y demonios. También a par-
tir de elementos como son la tierra, el agua, el aire y el fuego… En Pirate Boys 
había un imaginario marino; en El jardín de los faunos, la pasión y el fuego, 
mientras que a La llum que cobreix les ferides la acompaña un sentimiento 
por la tierra que nos sostiene, por el mar y el agua que se llevan aquello que 
ya no necesitamos. Entiendo a los demonios como aquello que está oculto y 
que solo al destaparlos, al acercarnos a ellos, a esas sombras, podemos en-
tender y sanar. Generalmente se piensan los demonios como una figura ma-
lévola; sin embargo, en la antigua Grecia, el término no tenía una connotación 
necesariamente negativa. Esta película hace las paces con esos demonios, 
con los míos propios y los ajenos».

Mencionaba en la introducción a este texto cómo la materialidad fílmica pro-
pia de los formatos de 16 mm y super 8 baña el conjunto del trabajo de 
Pol. La textura que proporcionan estos formatos aumenta la fisicidad de la 
experiencia cinematográfica, nos acerca a lo que Laura U. Marks denomina 
«visualidad háptica», en la que los ojos funcionan como órganos del tacto: 
«La visualidad háptica, término contrapuesto a la visualidad óptica, se nutre 
de otras formas de experiencia sensorial, principalmente el tacto y la kineste-
sia. Como la visualidad háptica se apoya en los otros sentidos, el cuerpo del 
espectador está más obviamente implicado en el proceso de ver que en el 
caso de la visualidad óptica. […] El tacto es un sentido situado en la super-
ficie del cuerpo: pensar en el cine como algo háptico es solamente un paso 
hacia considerar las maneras en que el cine apela al cuerpo en su conjunto».3 
Así mismo, Laura U. Marks incide en que las «imágenes hápticas son eróti-
cas independientemente de su contenido, porque construyen una relación 
intersubjetiva entre el espectador y la imagen».4 Esta noción de visualidad 
háptica es palpable en toda la filmografía de Merchan, en la cual la textura del 
material cinematográfico juega su propio rol, haciendo hincapié en el grano, 
el foco —a veces precario—, la pérdida de la proporción o el corte, la sutura, 
entre otros. Quizás sea Pirate Boys la película en la que más se incide en 
este aspecto, en la que además el corte, como estrategia cinematográfica, se 
vincula poéticamente con el corte y cicatriz del cuerpo trans. Con todo ello, 
las películas de Merchan ponen de manifiesto los límites de la visualidad, de 

3	Laura U. Marks, «Video haptics and erotics» en Screen Volume 39 Issue 4, p. 332.

4	Ibid., p. 341.

los ojos, como órganos desde los que experimentar el cine, y dan cabida al 
cuerpo y a la piel como el órgano que de mayor manera empatiza con las 
imágenes, el sonido y las texturas propuestas: «Cuando la visión es como el 
tacto, el tacto que el objeto devuelve puede ser como una caricia, aunque 
también puede ser violento, una violencia no hacia el objeto sino hacia el es-
pectador. La violencia puede ocurrir en un cambio brusco de la imagen háp-
tica a la óptica, confrontando el espectador con un objeto entero y distante 
cuando ella lo había estado contemplando de cerca y en parte. La visualidad 
háptica implica una tensión entre el espectador y la imagen, porque siempre 
está ahí este potencial violento. La visualidad háptica implica hacerse vulne-
rable a la imagen, invirtiendo la relación de control que caracteriza la visión 
óptica».5 También lx investigadorx Eliza Steinbock refuerza esta tesis a través 
de su ensayo Shimmering Images, en el que hace alusión a cómo tanto la 
estética transgénero como la cinematográfica operan a través de la práctica 
corporal y el principio tecnológico de disyunción: «Más radicalmente, dentro 
de las prácticas del cine, desvincular y revincular a través de los cortes, las 
brechas y las fisuras tienen lugar en el curso normal de la cinematografía, en 
lugar de ser excepciones. Esto la convierte en la forma de arte más adecuada 
para una comparación políticamente ventajosa con las formas transgénero 
de encarnación. Además, abordar la corporeidad a través del cine sirve para 
desviar el énfasis en la diferencia de sexo/género a través de la estética».6 

Así mismo, y haciendo alusión a cómo la experiencia de visionado, lo que se 
percibe, es distinto según cuál sea la identidad del espectador y su capacidad 
de deseo, de querer ver entre la disyunción, entre aquello que sostiene la con-
cepción binaria del género, Steinbock añade: «Cualquier cuerpo se convierte 
en alguien para aquellos que, como yo, quieren ver a través de la disyunción, 
que delinean la oscilación vacilante. Nuestra visión carnal percibe de una ma-
nera afirmativa lo que para a otros es un punto ciego y les parece inescrutable 
o —peor aún— simplemente ilusorio. Basándome en prácticas cinéfilas de bus-
car la construcción de un nuevo modelo conceptual para el deseo trans —para 
transición y para las personas en transición—, encuentro mi camino a través del 
agua que brilla con el calor ascendente» .7

Y mencionando lo «ilusorio», quizás pueda intuirse, a estas alturas, que los 
piratas, faunos y demonios de los que hablábamos al principio son, precisa-

5	Ibid.

6	Eliza Steinbock, Shimmering Images. Trans Cinema, Embodiment, and the Aes-
thetics of Change. Durham i Londres: Duke University Press, 2019, p. 6.

7	Ibid., p. 8.



1918

CAST

mente, Kathy Acker, Del LaGrace Volcano, Nazario Luque, Pol Merchan y Rosa 
Taribó (sumemos, sin duda, a las autoras de este libro: Aimar Arriola y Lucía 
Egaña), quienes no tienen nada de fantasía y lo tienen todo de real. O quizás 
sea todo lo contrario y por eso sean, justamente, realidades radicalmente posi-
bles, radicalmente deseables.



2120

CAST

The pirates, fauns, and demons convoked by Pol Merchan have nothing to do 
with fantasy, they are all real. They come from different periods and places, but 
they meet around the same table, talking intensely about the long journey – with 
its lights and shadows – that has allowed them to arrive here today. It is by 
invoking that magic, suggesting that which apparently cannot be, that one can 
construct a reality that is desired, conscious, radical, and truly possible. It is in 
fiction, as a strategy, where the potential for reality lies. Pol Merchan’s three short 
films that are brought together in Piratas, faunos, demonios [Pirates, fauns, de-
mons] make up a trilogy that is, at the same time, a round trip in search of a re-
flection and a genealogy of the androgyne and of sexual and gender dissidence 
that accompanies and enriches Merchan’s own process of transformation.

Pirate Boys (2018), El jardín de los faunos [The Garden of Fauns, 2022], and La 
llum que cobreix les ferides [The light that covers the wounds, 2024] are the titles 
of the three short films at the centre of the exhibition. Transgender corporeality 
and experiences – especially transmasculinity – form one of the common links, 
together with the creation, inclusion, and preservation of archive material – pho-
tographic and cinematographic as well as oral – and the materiality of analogue 
film, paying particular attention to the transformative capacity of the super 8 and 
16 mm formats. In the first two shorts, Pol Merchan approaches the biographies 
of other artists whose life experiences are reflected in their work; in the third, the 
approach is the same, but the case study is Merchan himself. Other elements 
that link the various proposals that are brought together in this exhibition are the 
artistic drive in relation to radical personal experiences, identity, and bodily explo-
ration, in which film and other disciplines operate as both a refuge and an escape.

In this publication, a series of authors enrich and define the framework – always 
open to other possible readings – in which Pol Merchan’s work is located. Com-
bining appreciations with a broad perspective with others that are much narrow-
er, this book brings together texts by the artist, writer, and transfeminist activist 
Lucía Egaña, who writes in the form of a pastiche dialogue with the short Pirate 
Boys, a film that makes use of a similar cinematographic language; by the artist 
and intersex activist Del LaGrace Volcano, who – as the artist approached by 
Merchan in Pirate Boys – testifies to their close relationship with Kathy Acker, the 
American punk writer who is another anchor point in the film; by the researcher, 

editor, and curator Aimar Arriola, who approaches the short El jardín de los 
faunos through a metaphor about love as a garden; by the artist and cartoonist 
Nazario Luque, considered to be one of the icons of the gay and countercultural 
comic who, as the protagonist of El jardín de los faunos, brings us closer to the 
moments of the making of the film and his love story with Alejandro, which is 
so well reflected in it; and by Pol Merchan himself, who delves into La llum que 
cobreix les ferides, his most recent production.

The architecture proposed by the exhibition welcomes the visitor with the backs 
of the screens, so that they can hardly see any film and appreciate only a series 
of photographs and illustrations that are not by Pol Merchan but which belong 
to or reflect the travelling companions during this visit. These are Del LaGrace 
Volcano’s portraits of Kathy Acker and Nazario’s illustrations. We are still not with 
them, but we see them in the distance, and it is they who encourage us to take the 
first steps, moving from being alone to being in community. Another of the aspects 
that is visible as soon as one enters the room is the structure of the screens them-
selves, which are shown in all their crudeness, making the stitches visible, the 
various fragments that make up a whole, in the same way that Merchan empha-
sizes the materiality of the filmic and in the same way that an allusion to trans cor-
poreality is made. Once we finish viewing the exhibition, sitting on the final pallet 
to see the last film, we see the route taken. Pirate Boys and El jardín de los faunos 
accompany us, they look at us, for we have had to engage with them to get to 
where we now find ourselves, in front of Pol and Rosa, in their long-awaited walk, 
in their long-awaited conversation that we find in La llum que cobreix les ferides.1

The show opens with Del LaGrace Volcano’s portraits of Kathy Acker confront-
ing us directly. Both feature in the short film Pirate Boys, in which the writings 
of Kathy Acker, the American punk writer born in 1947, and the photographs 
of the artist and intersex activist Del LaGrace Volcano act as a lens for ex-
ploring trans subjectivity and the queer potential of cinema. Merchan’s short 

1	 In relation to architecture, I would like to thank the Choro project 
(specifically Noela Covelo Velasco, Mikel Iniesta, and Víctor Ruiz Co-
lomer), for the conversation with Pol and I that allowed possible dis-
tributions in line with the project’s discourse.  

ENG

film mixes and fuses multiple narratives: the exploration of the body starting 
from Acker’s double mastectomy, in which the wound – a concept revived 
in other of Merchan’s works – is read not only from cancer but also from its 
capacity to reject imposed gender and as an element that, rather than repre-
senting a lack, would in fact complete the trans body; the documentation of 
the punk community; and the performative exploration of gender. Formally, 
Merchan makes use of the same strategies that Acker employed in her writing 
– pastiche, appropriation, cutting – to construct an experimental narrative that 
largely takes place within the Tuntenhaus, a space in Berlin occupied by the 
queer community in 1981. Pirate Boys also recovers original oral archives of 
Kathy Acker and, at a given moment towards the end of the short film, we hear 
her own voice: “The existence and appearance of these freaks announce the 
revelation of the mystery, thus of all mysteries. As if to find out is simply to see 
[…]”. This sentence interests me for the way in which Acker herself sees the 
recognition of the freak, of the queer community, of the trans community as 
a moment of revelation and rupture. In this respect it seems timely to recov-
er Jack Halberstam’s reflections on how film that tackles transgender issues 
generates moments of rupture between different temporal registers of past, 
present, and future.2

An approach to another artist is also found on the second screen. El jardín de 
los faunos addresses the figure of Nazario Luque through an intimate portrait of 
one of the leading figures of the underground comic in the 1960s. The short film 
proposes a trip around the transvestite counterculture of Barcelona, between 
the past and the present, putting on the table archive material and oral mem-
ory in an ode to life, love, desire, and loss – all concepts that can be traced in 
Merchan’s production. From an experimental and metanarrative language, the 
film places special emphasis on the explicitly homoerotic and sexual comics 
that Nazario published at the end of the 1970s, as well as on the vitality of the 
queer community during a period of strong repression and clandestinity. The 
hypersexualization of both narratives exists alongside a tender and touching 
approach to the relationship that Nazario maintained with his partner, Alejandro, 
over several decades. Shown in relation to the film are some original exam-
ples of Anarcoma, one of the comic strips published by Nazario, as well as the 
painting Ofrenda a San Sebastián/Alegoría del SIDA [Offering to St. Sebastian/
Allegory of AIDS].

On the third screen: a reunion, a return to the place of origin as a thread to close 
a wound, is spoken of in La llum que cobreix les ferides, a short film produced 

2	 See Jack Halberstam, In a Queer Time and Place. New York and London: New 
York University Press, 2005, pp.77-78.

specifically for this exhibition whose production has been supported by La Pan-
era. After approaching other figures – Kathy Acker, Del LaGrace Volcano, Naz-
ario – who comprise, to a certain extent, a chosen family, a community in which 
one can recognize oneself, 

La llum que cobreix les ferides is a reunion between Pol and his mother, Rosa. 
An intimate walk in which, after a time of distance, it is possible to speak, listen 
to each other, understand each other, and accept the differences. This short 
film, like the others, gives an account of the toughness of one’s own experience, 
the need to take difficult – but also necessary – decisions, but in which there’s 
still room for tenderness.

Far from what the description of the argument may seem at first sight, the film is 
not at all self-absorbed and nor does it try to resolve or tackle a personal problem. 
Rather, it starts out from the idea that personal problems are political problems. 
In this sense there is something cathartic in the film which makes visible a pain 
that is shared by a community at the same time as a way of reconciliation and 
relief for that community. Pol Merchan himself, in relation to this aspect, explains 
that “this film is constructed through long conversations between a mother and 
a son (between my mother and me). At various points of the film we see the 
characters walking, chatting while taking a long walk, processing the present 
through movement and walking. The idea of accompanying and supporting 
each other is present. It was for this reason that the form of the film is a diptych. 
In it we see how two imaginaries dialogue with each other: on the left-hand 
side images of the present in digital format and, on the right, analogue images 
in Super 8 that point to a place in the past, a memory. The form of the diptych 
was necessary so that the characters were not left alone, alienated, so that this 
accompaniment was expressed in the form. The film holds the present moment, 
the weight of those conversations and the emotions that are triggered. Even 
though the film touches strong topics such as violence within the nuclear family, 
emotional instability, and the long process of a transition, I think that what marks 
the direction of the piece is a feeling of reparation and reconciliation, of listen-
ing, of observing the complexity of things as if it they were a prism. In the three 
films, I tried not to have a directional or hierarchic gaze. The films are construct-
ed through dialogues between various people. In Pirate Boys, the dialogue is 
between three people, Del LaGrace Volcano, Kathy Acker, and me. In El jardín 
de los faunos, between Nazario and Alejandro with me accompanying them. 
In La llum que cobreix les ferides, the dialgoue is between my mother, me, and 
our demons. The creation of this film was cathartic and the scene of the dance 
of the demons I think captures the emotions that provoked its production, one 
the one hand the confusion on waking up ghosts and, on the other, relief and 
lightness in letting them go.”

PIRATES, FAUNS, DEMONS.  
TOUCHING THE CINEMA, TOUCHING THE SUTURE
MARTA SESÉ

20

ENG



2322

La llum que cobreix les ferides is the short film that closes the triptych. In this 
sense, Pol Merchan himself explains the process of conceptualizing the trilogy 
up until its closure: “This trilogy of films was generated little by little. First, Pirate 
Boys was an outward journey, of exploring identity and self-knowledge. El jardín 
de los faunos, after almost fifteen years living in Berlin, implies the beginning 
of a return trip, reconnecting with a city, with ancestors, and a chosen family. 
La llum que cobreix les ferides continues with this inner journey, pausing to 
listen and to process emotions that needed time and rest. This film returns to 
questions that had already appeared in Pirate Boys, such as childhood, the nu-
clear family, and growing up as a queer person. This last short film is the return 
after a long journey, it is a film that makes amends, that closes deep wounds. 
The trilogy is also created from a mythological imaginary: pirates, fauns, and 
demons. Also from elements such as earth, water, air, and fire… In Pirate Boys 
there was a marine imaginary, in El jardín de los faunos passion and fire, while 
La llum que cobreix les ferides is accompanied by a feeling for the earth that 
sustains us, for the sea and the water that carry away what we don’t need any-
more. I understand the demons as that which is hidden and which – merely by 
uncovering them and approaching them, those shadows – we can understand 
and heal them. It is generally thought that demons are malevolent figures. But in 
ancient Greece the term did not have a necessarily negative connotation. This 
film makes peace with those demons, with my own and those of others.”

I mentioned in the introduction to this text how the filmic materiality belonging 
to the formats of 16 mm and Super 8 bathe the whole of Pol’s work. The texture 
that these formats provide increases the physicality of the cinematographic ex-
perience, bringing us close to what Laura U. Marks calls “haptic visuality”, in 
which the eyes function as organs of touch: “Haptic visuality, a term contrast-
ed to optical visuality, draws from other forms of sense experience, primarily 
touch and kinaesthetics. Because haptic visuality draws upon other senses, 
the viewer’s body is more obviously involved in the process of seeing than is 
the case with optical visuality. […] Touch is a sense located on the surface of 
the body: thinking of cinema as haptic is only a step towards considering the 
ways in which cinema appeals to the body as a whole.”3 Similarly, Laura U. 
Marks stresses that “haptic images are erotic independently of their content, 
because they construct an intersubjective relationship between the viewer and 
the image.”4 This notion of haptic visuality is palpable in Merchan’s filmography, 
in which the texture of the cinematographic material plays its own role, empha-

3	Laura U. Marks, “Video haptics and erotics,” in Screen, Volume 39, Issue 
4, p.332.

4	 Ibid., p. 341.

sising the grain, the focus – sometimes precarious – the loss of proportion, the 
cut, the suture, among other things. Perhaps Pirate Boys is the film which places 
the greatest emphasis on this aspect, in which the cut as a cinematographic 
strategy, is additionally linked poetically to the cut and scar of the trans body. 
With all this, Merchan’s films highlight the limits of visuality, of the eyes as organs 
from which to experience cinema, and accommodate the body and the skin as 
the organ that, in a greater way, empathizes with the images, the sound, and the 
textures proposed: “When vision is like touch, the object’s touch back may be 
like a caress, though it may also be violent – a violence not towards the object 
but towards the viewer. Violence may occur in an abrupt shift from haptic to op-
tical image, confronting the viewer with an object whole and distant where she 
had been contemplating it closeup and in part. Haptic visuality implies a ten-
sion between viewer and image, then, because this violent potential is always 
there. Haptic visuality implies making oneself vulnerable to the image, revers-
ing the relation of mastery that characterizes optical viewing.”5 The researcher 
Eliza Steinbock also reinforces this thesis in their essay Shimmering Images, 
in which they allude to how both transgender and cinematographic aesthetics 
operate through body practice and the technological principle of disjunction: 
“More radically, within practices of filmmaking delinking and relinking across the 
cuts, gaps, fissures take place in the normal course of cinematography, rather 
than being exceptions. This makes it the art form most suited to a politically 
advantageous comparison with transgender forms of embodiment. Moreover, 
approaching embodiment through film reroutes the emphasis on sex/gender 
difference through aesthetics.”6

Similarly, and alluding to how the viewing experience – that which is perceived – 
is different according to the identity of the viewer and their capacity of desire, of 
wanting to see between the disjunction, between that which sustains the binary 
concept of gender, Steinbock adds: “Any body becomes somebody to those 
like myself who desire to see across the disjunction, who trace the wavering 
oscillation. Our carnal vision affirmatively perceives what to others is a blind 
spot, seems inscrutable or, worse, seem simply illusory. Drawing on cinephilic 
practices of looking to build a new conceptual model for trans desire – for tran-
sition and for those in transition – I make my way across the water that shimmers 
with heat rising.”7

5	Ibid.

6	Eliza Steinbock, Shimmering Images. Trans Cinema, Embodiment, and the Aes-
thetics of Change. Durham and London: Duke University Press, 2019, p. 6.

7	Ibid., p. 8.

And speaking of the “illusory”, perhaps it can be intuited at this stage that the pi-
rates, fauns, and demons of which were spoken at the start are precisely Kathy 
Acker, Del LaGrace Volcano, Nazario Luque, Pol Merchan, and Rosa Taribó 
(and we can add without any shadow of doubt the authors of this book, Aimar 
Arriola and Lucía Egaña), who have nothing of fantasy and everything of the 
real. Or perhaps it is completely the opposite and it is precisely because of this 
that they are realities that are radically possible, radically desirable.

ENG ENG



2524

CAST CAT

PIRATES, FAUNES, DIMONIS.
TOCAR EL CINEMA, TOCAR LA SUTURA
MARTA SESÉ

Els pirates, faunes i dimonis que convoca Pol Merchan no tenen res de fantasia, 
ho tenen tot de real. Provenen d’èpoques i de llocs diferents, però es reuneixen 
al voltant d’una mateixa taula, xerrant amb intensitat sobre com ha estat el llarg 
camí —amb les seues llums i les seues ombres— que els ha permès arribar 
avui aquí. És invocant aquesta màgia, suggerint el que aparentment no pot ser, 
que s’aconsegueix construir una realitat desitjada, conscient, radical i veritable-
ment possible. És en la ficció, com a estratègia, on hi ha el potencial de realitat. 
Els tres curtmetratges de Pol Merchan aplegats a Pirates, faunes, dimonis con-
figuren una trilogia que és, alhora, un camí d’anada i tornada a la recerca d’un 
reflex i d’una genealogia de l’androgin i de la dissidència sexual i de gènere 
que acompanya i enriqueix el procés de transformació del mateix Merchan.

Pirate Boys (2018), El jardín de los faunos (2022) i La llum que cobreix les feri-
des (2024) són els títols dels tres curtmetratges en què se centra l’exposició. 
La corporalitat i les experiències transgènere, especialment la transmasculini-
tat, són un dels nexes comuns, juntament amb la creació, la inclusió i la pre-
servació de material d’arxiu —tant fotogràfic com cinematogràfic o oral— o la 
materialitat de la pel·lícula analògica, atenent particularment la capacitat trans-
formadora dels formats súper-8 i 16 mm. En els dos primers curtmetratges, Pol 
Merchan s’apropa a les biografies d’altres artistes, les experiències vitals dels 
quals es reflecteixen en la seua obra, i en el tercer, l’aproximació és la mateixa, 
però l’objecte d’estudi és, en aquest cas, el mateix Merchan. Altres elements 
que enllacen les diferents propostes que es reuneixen en aquesta exposició 
són la pulsió artística en relació amb experiències personals radicals o l’explo-
ració identitària i corporal, en què el cinema i altres disciplines operen, alhora, 
com a refugi i com a fuga. 

En aquesta publicació, una sèrie d’autoris enriqueixen i defineixen el marc  
—sempre obert a altres possibles lectures— en què s’ubica el treball de Pol 
Merchan. Combinant apreciacions amb més perspectiva i d’altres molt més 
properes, aquest llibre reuneix textos de l’artista, escriptora i activista trans-
feminista Lucía Egaña, la qual, amb una escriptura pastitx, dialoga amb el 
curtmetratge Pirate Boys, pel·lícula que es val d’un llenguatge cinematogràfic 
similar; de l’artista i activista intersexe Del LaGrace Volcano, que, com a artista 
a qui Merchan s’aproxima a Pirate Boys, dona testimoni del seu estret vincle 

amb Kathy Acker, l’escriptora punk americana que també és punt d’ancoratge 
al film; de l’investigador, editor i comissari Aimar Arriola, el qual s’aproxima al 
curtmetratge El jardín de los faunos a través d’una metàfora sobre l’amor com 
un jardí; de l’artista i vinyetista Nazario Luque, considerat un dels referents del 
còmic gai i contracultural, el qual, com a protagonista d’El jardín de los faunos, 
ens apropa als moments del rodatge de la pel·lícula i a la seua història d’amor 
amb l’Alejandro, que tan bé s’hi reflecteix, i del mateix Pol Merchan, que s’en-
dinsa en La llum que cobreix les ferides, la seua producció més recent.

L’arquitectura que proposa la mostra rep el visitant amb les pantalles a l’es-
quena, amb prou feines veient cap pel·lícula i només apreciant una sèrie de 
fotografies i il·lustracions que no són de Pol Merchan, sinó que pertanyen a les 
companyis de viatge durant aquesta visita, o que lis reflecteixen. Es tracta dels 
retrats de Del LaGrace Volcano a Kathy Acker i de les il·lustracions de Nazario. 
Encara no som amb ellis, però lis veiem a la llunyania i són lis qui ens animen 
a fer els primers passos, i a passar d’estar solis a estar en comunitat. Un altre 
dels aspectes visibles només entrar a la sala és l’estructura de les pantalles 
mateixes, que es mostra des de la seua cruesa, i fa visibles les sutures, els dife-
rents fragments que configuren un tot, de la mateixa manera que Merchan posa 
l’accent en la materialitat del que és fílmic i, també, en el fet que es fa al·lusió a 
la corporalitat trans. Un cop acabem de veure l’exposició, asseguts sobre l’últim 
palet per mirar la darrera pel·lícula, veiem el recorregut fet. Pirate Boys i El jardín 
de los faunos ens acompanyen, ens miren, ja que ha calgut donar-los la mà per 
ser on ens trobem, davant del Pol i la Rosa, en el seu passeig inesperat, en la 
seua anhelada conversa, que trobem en La llum que cobreix les ferides.1

La mostra s’obre amb els retrats de Del LaGrace Volcano a Kathy Acker i ens 
hi confronta directament. Totis dos protagonitzen el curtmetratge Pirate Boys, 
en què els escrits de Kathy Acker, escriptora punk estatunidenca nascuda el 
1947, així com les fotografies de l’artista i activista intersex Del LaGrace Volca-

1	 En relació amb l’arquitectura, vull agrair al projecte Choro, concre-
tament a Noela Covelo Velasco, a Mikel Iniesta i a Víctor Ruiz Colomer, 
la conversa mantinguda amb el Pol i amb mi per permetre que florissin 
possibles distribucions afins amb el discurs del projecte.  

no, funcionen com una lent per explorar la subjectivitat trans i el potencial queer 
del cinema. El curtmetratge de Merchan entremescla i fon múltiples narratives: 
l’exploració del cos partint de la doble mastectomia d’Acker, en què la ferida 
—un concepte que es recupera en tots els treballs de Merchan— no es llegeix 
només des del càncer, sinó des de la seua capacitat per rebutjar el gènere 
imposat i com un element que no representaria una falta, sinó que, al contrari, 
completa el cos trans; la documentació de la comunitat punk, i l’exploració 
performativa del gènere. Formalment, Merchan empra les mateixes estratègies 
que Acker usava en la seua escriptura —el pastitx, l’apropiació, el retall— per 
construir una narrativa experimental que té lloc, en gran mesura, dins de la 
Tuntenhaus, un espai ocupat a Berlín el 1981 per part de la comunitat queer. 
Pirate Boys recupera, així mateix, arxius orals originals de Kathy Acker i, en un 
moment determinat, cap al final del curtmetratge, sentim la seua pròpia veu: 
«L’existència i l’aparició d’aquests friquis anuncien la revelació del misteri; per 
tant, de tots els misteris. Com si descobrir una cosa fos simplement veure-la 
[…]». M’interessa aturar-me en aquesta frase per la manera com la mateixa 
Acker vincula el reconeixement del friqui, de la comunitat queer, de la comunitat 
trans, com un moment revelador i de ruptura. En aquest sentit, em sembla opor-
tú recuperar les reflexions de Jack Halberstam sobre com el cinema aborda 
qüestions transgènere i genera moments de ruptura entre diferents registres 
temporals de passat, present i futur.2

Una aproximació a un altre artista es troba també en la segona pantalla. El 
jardín de los faunos s’apropa a la figura de Nazario Luque mitjançant un retrat 
íntim d’una de les figures més destacades del còmic underground dels anys 
setanta. El curtmetratge proposa un viatge a la contracultura transvestida de 
Barcelona, entre el passat i el present, i posa sobre la taula material d’arxiu 
i memòria oral en una oda a la vida, l’amor, el desig i la pèrdua, conceptes 
que es poden rastrejar en la producció de Merchan. Des d’un llenguatge ex-
perimental i metanarratiu, el curtmetratge incideix en els còmics explícitament 
homoeròtics i sexuals que el Nazario va publicar a finals dels setanta, així 
com en la vitalitat de la comunitat queer en un període de forta repressió 
i clandestinitat. La hipersexualització d’ambdues narratives conviu amb un 
apropament tendre i afectiu a la relació que el Nazario va mantenir amb la 
seua parella, l’Alejandro, durant diverses dècades. En relació amb la pel·lícu-
la es mostren, així mateix, alguns exemplars originals d’Anarcoma, una de les 
historietes publicades pel Nazario, així com la pintura Ofrenda a San Sebas-
tián / Alegoría del SIDA.

2	Vegeu Jack Halberstam, In a Queer Time and Place. Nova York i Londres: 
New York University Press, 2005, p. 77-78.

En la tercera pantalla: d’un retrobament, d’una tornada al lloc d’origen com a 
fil per tancar una ferida, és del que parla La llum que cobreix les ferides, un 
curtmetratge produït expressament per a l’exposició, que ha tingut el suport 
de La Panera en la producció. Després d’apropar-se a altres figures —Kathy 
Acker, Del LaGrace Volcano, Nazario— que configuren, en certa mesura, una 
família escollida, una comunitat en què reconèixer-se, La llum que cobreix les 
ferides és un retrobament entre el Pol i la seua mare, la Rosa. Un passeig íntim 
en el qual, després d’un temps de distància, és possible parlar, escoltar-se, 
entendre’s i acceptar les diferències. Aquest curtmetratge, com també la resta, 
dona compte de la duresa de l’experiència pròpia, de la necessitat de prendre 
decisions difícils, i també necessàries, en les quals sempre continua havent-hi 
lloc per a la tendresa.

Lluny del que pugui semblar la descripció de l’argument a simple vista, el 
curtmetratge no és en absolut abstret ni pretén resoldre o tenir en compte un 
problema personal, sinó que parteix de la idea que els problemes personals 
són problemes polítics. En aquest sentit, hi ha alguna cosa catàrtica en la 
pel·lícula que fa visible un dolor compartit per una comunitat i, alhora, una 
via de reconciliació i empara o alleujament per a aquella mateixa comunitat. 
El mateix Pol Merchan, amb relació a aquest aspecte, explica que «aquesta 
pel·lícula es construeix mitjançant llargues converses entre una mare i un fill 
(entre la meua mare i jo). En diversos moments de la pel·lícula, veiem els 
personatges caminant, conversant mentre fan un passeig llarg, processant 
el present mitjançant el moviment i el caminar. La idea d’acompanyar-se 
i subjectar-se mútuament hi és present. Per aquest mateix motiu va néixer la 
composició en forma de díptic de la pel·lícula. Hi veiem com dos imaginaris 
dialoguen; al costat esquerre, imatges del present en format digital, i, al dret, 
imatges analògiques en súper-8 que remeten a un lloc passat, a una memòria. 
La forma de díptic era necessària per no deixar els personatges sols, alienats, 
perquè aquest acompanyament hi fos en la forma mateixa. La pel·lícula sosté 
el moment present, el pes d’aquestes converses i de les emocions que en sor-
geixen. Malgrat que la pel·lícula toca temes forts, com són la violència en el 
nucli familiar, la inestabilitat emocional o el llarg procés d’una transició, penso 
que el que marca la direcció de la peça és un sentiment de reparació i de re-
conciliació, d’escolta, d’observar la complexitat de les coses com si es tractés 
d’un prisma. En les tres pel·lícules vaig intentar que no hi hagués una mirada 
direccional o jeràrquica. Les pel·lícules es construeixen a través de diàlegs 
entre diverses persones. A Pirate Boys el diàleg es planteja a tres bandes en-
tre Del LaGrace Volcano, Kathy Acker i jo; en El jardín de los faunos, entre el 
Nazario, l’Alejandro i jo acompanyant-los, i en La llum que cobreix les ferides, 
entre la meua mare, jo i els nostres dimonis. La creació d’aquesta pel·lícula va 

CAT

24



2726

ser catàrtica, i l’escena del ball dels dimonis crec que plasma les emocions 
que va provocar produir-la: d’una banda, confusió en despertar fantasmes, i, 
de l’altra, alleugeriment i lleugeresa en deixar-los marxar».

La llum que cobreix les ferides és el curtmetratge que tanca el tríptic. En 
aquest sentit, el mateix Pol Merchan explica quin ha estat el procés de con-
ceptualització de la trilogia fins al seu tancament: «Aquesta trilogia de pel·lí-
cules es va anar generant a poc a poc. Primerament, Pirate Boys va ser un 
viatge d’anada, d’exploració identitària i autoconeixement. El jardín de los 
faunos, després de gairebé quinze anys vivint a Berlín, va suposar el principi 
d’un viatge de retorn, reconnectant amb una ciutat, amb una història, amb uns 
ancestres i una família elegida. La llum que cobreix les ferides continua amb 
aquest viatge interior i es deté a escoltar i processar emocions que havien 
necessitat distància i repòs. Aquesta pel·lícula torna a qüestions que ja havi-
en aparegut a Pirate Boys, com la infància, el nucli familiar i el fet de créixer 
sent una persona queer. Aquest últim curtmetratge és el retorn després d’un 
llarg viatge, una pel·lícula que fa les paus, que tanca ferides profundes. La 
trilogia es crea també a partir d’un imaginari mitològic —pirates, faunes i di-
monis—, però també a partir d’elements, com la terra, l’aigua, l’aire i el foc… 
A Pirate Boys hi havia un imaginari marí; en El jardín de los faunos, la passió 
i el foc, mentre que a La llum que cobreix les ferides l’acompanya un senti-
ment per la terra que ens sosté, pel mar i l’aigua que s’emporten allò que ja 
no necessitem. Els dimonis s’entenen com allò que és ocult i que, només en 
destapar-los, en apropar-nos-hi, a aquelles ombres, podem entendre i sanar. 
Generalment, els dimonis es pensen com una figura malèvola; tanmateix, a 
l’antiga Grècia, el terme no tenia una connotació necessàriament negativa. 
Aquesta pel·lícula fa les paus amb aquests dimonis, amb els meus propis 
i amb els aliens». 

En la introducció a aquest text esmentava que la materialitat fílmica pròpia dels 
formats de 16 mm i súper-8 impregna el conjunt del treball del Pol. La textura 
que proporcionen aquests formats augmenta la fisicitat de l’experiència cine-
matogràfica, ens apropa al que Laura U. Marks anomena «visualitat hàptica», 
en què els ulls funcionen com a òrgans del tacte: «La visualitat hàptica, terme 
contraposat a la visualitat òptica, es nodreix d’altres formes d’experiència sen-
sorial, principalment el tacte i la sinestèsia. Com que la visualitat hàptica es 
recolza en els altres sentits, el cos de l’espectador òbviament està més implicat 
en el procés de veure-hi que en el cas de la visualitat òptica. […] El tacte és un 
sentit situat a la superfície del cos: pensar en el cinema com una cosa hàptica 
és només un pas cap a considerar les maneres en què el cinema apel·la al cos 

en conjunt».3 Així mateix, Laura U. Marks incideix en el fet que «les imatges 
hàptiques són eròtiques, independentment del seu contingut, perquè constru-
eixen una relació intersubjectiva entre l’espectador i la imatge».4 Aquesta noció 
de visualitat hàptica és palpable en tota la filmografia de Merchan, en la qual 
la textura del material cinematogràfic té el seu propi paper, subratllant el gra, el 
focus —de vegades precari—, la pèrdua de la proporció o el tall, la sutura, entre 
d’altres. Potser Pirate Boys és la pel·lícula en la qual més s’incideix en aquest 
aspecte, en què, a més, el tall, com a estratègia cinematogràfica, es vincula 
poèticament amb el tall i la cicatriu del cos trans. Amb tot això, les pel·lícules 
de Merchan posen de manifest els límits de la visualitat, dels ulls, com a òrgans 
des dels quals experimentar el cinema i que donen cabuda al cos i a la pell com 
l’òrgan que més empatitza amb les imatges, el so i les textures proposades: 
«Quan la visió és com el tacte, el tacte que l’objecte retorna pot ser com una 
carícia, tot i que també pot ser violent, una violència no cap a l’objecte, sinó cap 
a l’espectador. La violència pot tenir lloc en un canvi brusc de la imatge hàptica 
a l’òptica, confrontant l’espectador amb un objecte sencer i distant quan l’havia 
estat contemplant de prop i en part. La visualitat hàptica implica una tensió 
entre l’espectador i la imatge, perquè aquest potencial violent sempre hi és. 
La visualitat hàptica implica fer-se vulnerable a la imatge, invertint la relació de 
control que caracteritza la visió òptica».5 L’investigadori Eliza Steinbock també 
reforça aquesta tesi a través del seu assaig Shimmering Images, en què al·lu-
deix a la manera com operen, tant l’estètica transgènere com la cinematogrà-
fica, a través de la pràctica corporal i el principi tecnològic de disjunció: «Més 
radicalment, dins de les pràctiques del cinema de desvinculació i revinculació 
a través dels talls, les clivelles i les fissures tenen lloc en el curs normal de la 
cinematografia, en lloc de ser excepcions. Això la converteix en la forma d’art 
més adequada per a una comparació políticament avantatjosa amb les formes 
transgènere d’encarnació. A més, abordar la corporeïtat a través del cinema 
serveix per desviar l’èmfasi en la diferència sexe/gènere a través de l’estètica».6

Així mateix, i al·ludint al fet que l’experiència del visionament, el que es percep, 
és diferent segons quina sigui la identitat de l’espectador i la seua capacitat de 
desig, de voler-hi veure entre la disjunció, entre el que sosté la concepció bi-
nària del gènere, Steinbock afegeix: «Qualsevol cos esdevé algú per a aquells 

3	Laura U. Marks, «Video haptics and eròtics», Screen, vol. 39, núm. 4, p. 332.

4	 Ibíd., p. 341.

5	 Ibíd.

6	 Eliza Steinbock, Shimmering Images. Trans Cinema, Embodiment, and the 
Aesthetics of Change. Durham i Londres: Duke University Press, 2019, p. 6.

que, com jo, volen veure-hi a través de la disjunció, que delineen l’oscil·lació 
vacil·lant. La nostra visió carnal percep d’una manera afirmativa el que per a 
altres és un punt cec i els sembla inescrutable o —encara pitjor— simplement 
il·lusori. Basant-me en pràctiques cinèfiles de cercar la construcció d’un nou 
model conceptual per al desig trans —per a transició i per a les persones en 
transició—, trobo el meu camí a través de l’aigua que brilla amb la calor ascen-
dent.».7

I, esmentant l’«il·lusori», potser es pot intuir, a hores d’ara, que els pirates, fau-
nes i dimonis dels quals parlàvem al principi són, precisament, Kathy Acker, Del 
LaGrace Volcano, Nazario Luque, Pol Merchan i Rosa Taribó (sumem-hi, sens 
dubte, les autores d’aquest llibre: Aimar Arriola i Lucía Egaña), les quals no 
tenen res de fantasia i ho tenen tot de real. O potser és tot el contrari, i per això 
són, justament, realitats radicalment possibles, radicalment desitjables.

7	 Ibíd., p. 8.

CAT CAT



29

LA LUZ QUE CUBRE LAS HERIDAS
POL MERCHAN

La invitación del Centre d’Art La Panera llegó cargada de sincronicidad. Justo 
me encontraba emprendiendo un proyecto con el que quería acercarme a mi 
propia historia familiar. La Panera y mi ciudad de origen se habían puesto de 
acuerdo para acogerme, animándome a emprender este viaje de reencuentro 
con el paisaje de Lleida.

En la exposición se presentaría la obra audiovisual comisionada por La Panera 
titulada La llum que cobreix les ferides, que cerraría la trilogía de cortometrajes 
compuesta además por Pirate Boys, situada en Berlín, seguida de El jardín de 
los faunos, en Barcelona. La llum que cobreix les ferides generaría un puente 
entre un pasado cercano y un presente que se estaba construyendo mediante 
la exposición. Como persona trans y desertora de mi lugar de origen, realizar 
una exposición en Lleida suponía algunos desafíos añadidos, y, al mismo tiem-
po, la oportunidad de reconectar desde otro lugar con ese pasado o quizás de 
sanar heridas que se quedaron abiertas en su momento.

En los primeros viajes a Lleida me dediqué a abrir cajas y cajones en busca de 
fotografías, diapositivas, películas super 8 y videocasetes. Mi padre, que no fue 
una persona del todo fácil, trabajó como fotógrafo en los noventa, y las cámaras 
automáticas y analógicas estuvieron a menudo presentes. Durante semanas me 
dediqué a mover fotos de una caja a otra, ordenándolas por épocas, por lugares 
o por las personas que aparecían en ellas: padre orfanato, padre Sahara, padre 
fiestas, madre joven, madre guitarra, Pol niñe, Ibiza, Lleida, etc. El acto de tocarlas, 
de pasarlas de una mano a la otra, devino una especie de mantra repetitivo que me 
permitió de una forma casi fantasmagórica penetrar en ellas. Muchas de aquellas 
fotografías encarnaban historias crudas en su latencia, eventos no tan extraños en 
familias desestructuradas, pero, mediante la acumulación de caricias en el papel, 
una extraña luz parecía empezar a desprenderse de ellas. Una vez más, el mismo 
acogimiento y cuidado que llegó con la invitación de La Panera se hacía presente.

En verano, y con casi cuarenta grados, empecé una serie de encuentros con 
mi madre. Yo llevaba una grabadora de audio para tomar notas y una cámara 
de super 8. Visitamos algunos lugares, entre ellos la tumba de mi padre, un 
bosque, el estanque de Ivars, la casa de campo —ahora abandonada— donde 
solíamos veranear o el castillo de Lleida. En una de esas visitas fui a casa de mi 
madre. Ella estaba tumbada en la cama a oscuras para evitar el calor, cuando 
la conversación empezó de golpe con reproches y rencores. Era la primera 
vez que conectaba la grabadora de audio, cuando nuestras voces, de forma 
abrupta y catártica, empezaron a penetrar aquel lugar acuoso que se estaba 
convirtiendo en película. La obra que pensaba que se construiría mediante las 
fotografías de mi padre dio un giro inesperado, y nos convirtió, a mi madre y a 
mí, en protagonistas.

A ese encuentro le siguieron algunos más. Su voz y mi escucha, así como nues-
tros pasos descompasados, empezaron a trazar el esqueleto o hilo narrativo de 
la obra. Largas horas de conversaciones no fáciles de digerir, pero tratadas con 
cariño, en las que se tematizaron aspectos de nuestra historia familiar como las 
adicciones, mi propia transición de género, la salud mental o la vejez. Mi madre 
entraría poco a poco dentro de la imagen, primero mediante el sonido a través 
de notas de guitarra y su voz, y posteriormente con su sombra, su perfil, y, 
finalmente, todo su cuerpo. La película se había convertido en una especie de 
ente abstracto necesario para sostenernos, sostener aquel momento de vulne-
rabilidad y ternura, al igual que nos sostenía la propia exposición de La Panera.

Antes de regresar a Berlín con el material filmado y las grabaciones de sonido, 
propuse a mi madre hacer un ritual para cerrar aquello que había acontecido. 
Con la misma sincronicidad que fue apareciendo desde el principio del pro-
ceso, ella respondió que tuvo el mismo pensamiento y que quería quemar una 
carta que le mandé años atrás. Decidimos filmar ese momento o juego: ella 
quemaría la carta y yo, cámara en mano, capturaría el fuego y las cenizas del 
papel. Todo transcurrió con fluidez y excitación; la carta se quemó rápidamente 
mientras yo presionaba con el dedo índice el disparador de la cámara, hasta 
que la brisa hizo volar todas las cenizas.

Unas semanas después recogí las películas de super 8 en el laboratorio de Ber-
lín. Todos los momentos y lugares registrados estaban digitalizados menos la 
carta y las cenizas. Al parecer, el último rollo de película se terminó justo antes 
de que mi madre encendiese el fuego. La frustración de no tener esas imáge-
nes, de no haber capturado la complicidad de aquel momento, me hizo tomar 
consciencia de que La llum que cobreix les ferides es, en sí misma, una especie 
de carta o ritual. La película permitió que sucediera algo más que su propia exis-
tencia: creó un espacio donde poder observar nuestras propias sombras y dejar 
que transcurriera el tiempo necesario para que la luz saliese de ellas.

CAST

28

CAST



THE LIGHT THAT COVERS THE WOUNDS
POL MERCHAN

LA LLUM QUE COBREIX LES FERIDES
POL MERCHAN

La invitació del Centre d’Art La Panera va arribar carregada de sincronicitat. Tot 
just em trobava endegant un projecte amb què volia apropar-me a la meua prò-
pia història familiar. La Panera i la meua ciutat d’origen s’havien posat d’acord 
per acollir-me, animant-me a emprendre aquest viatge de retrobament amb el 
paisatge de Lleida.

En l’exposició es presentaria l’obra audiovisual comissionada per La Panera 
titulada La llum que cobreix les ferides, que tancaria la trilogia de curtmetratges 
composta a més per Pirate Boys, situada a Berlín, seguida d’El jardín de los 
faunos, a Barcelona. La llum que cobreix les ferides generaria un pont entre un 
passat proper i un present que s’estava construint mitjançant l’exposició. Com 
a persona trans i desertora del meu lloc d’origen, fer una exposició a Lleida 
suposava alguns desafiaments afegits, i, al mateix temps, l’oportunitat de re-
connectar des d’un altre lloc amb aquest passat o potser de guarir ferides que 
es van quedar obertes al seu moment. 

En els primers viatges a Lleida em vaig dedicar a obrir capses i calaixos bus-
cant-hi fotografies, diapositives, pel·lícules súper-8 i videocassets. El meu pare, 
que no va ser una persona del tot fàcil, havia treballat com a fotògraf als noranta, 
i les càmeres automàtiques i analògiques sovint hi van ser presents. Durant set-
manes em vaig dedicar a moure fotos d’una capsa a una altra, ordenant-les per 
èpoques, per llocs o per les persones que hi apareixien: pare orfenat, pare Sà-
hara, pare festes, mare jove, mare guitarra, Pol infant, Eivissa, Lleida, etc. L’acte 
de tocar-les, de passar-les d’una mà a l’altra, va esdevenir una mena de mantra 
repetitiu que em va permetre d’una manera fantasmagòrica penetrar-hi. Moltes 
d’aquelles fotografies encarnaven històries crues en la seua latència, esdeveni-
ments no tan estranys en famílies desestructurades, però, mitjançant l’acumu-
lació de carícies en el paper, semblava que començava a desprendre-se’n una 
llum estranya. Un cop més, el mateix acolliment i la mateixa cura que van arribar 
amb la invitació de La Panera es feien presents. 

A l’estiu, i gairebé amb quaranta graus, vaig començar una sèrie de trobades 
amb la meua mare. Jo portava una gravadora d’àudio per prendre’n notes i una 
càmera de súper-8. Vam visitar alguns llocs, entre els quals la tomba del meu 
pare, un bosc, l’estany d’Ivars, la casa de camp —ara abandonada— on solíem 
estiuejar o el castell de Lleida. En una d’aquelles visites vaig anar a casa de ma 

The invitation from the Centre d’Art la Panera arrived charged with synchronic-
ity. I was just embarking on a project with which I wanted to approach my own 
family history. La Panera and my hometown had come together to welcome me, 
encouraging me to develop this journey of reunion with the landscape of Lleida.

The exhibition would present the audio-visual work commissioned by La Panera 
titled La llum que cobreix les ferides [The light that covers the wounds], which 
would complete the trilogy of short films comprising Pirate Boys, located in Ber-
lin, followed by El jardín de los faunos [The Garden of Fauns], in Barcelona. La 
llum que cobreix les ferides would create a bridge between a near past and a 
present that was being constructed through the exhibition. As a trans person 
and someone who deserted my hometown, to have an exhibition in Lleida in-
volved some additional challenges and, at the same time, provided the opportu-
nity to reconnect with that past from another place, and perhaps to heal wounds 
that were left open at the time.

In the first trips to Lleida, I dedicated myself to opening boxes and drawers look-
ing for photographs, slides, super 8 films, and videocassettes. My father, who 
was not exactly an easy person, worked as a photographer in the 1990s and au-
tomatic and analogue cameras were often present. For weeks I devoted myself 
to moving photos from one box to another, ordering them by periods, by places, 
or by the people who appeared in them: orphanage dad, Sahara dad, parties 
dad, young mum, guitar mum, child Pol, Ibiza, Lleida, etc. The act of touching 
them, of passing them from one hand to the other, became a kind of repetitive 
mantra which allowed me to go deep into them in an almost phantasmagorical 
way. Many of those photographs embodied stories that were raw in their latent 
potential – events that are not so strange in dysfunctional families – but, as I 
continued to caress the paper, a strange light seemed to begin to emanate 
from them. The welcome and care La Panera had shown in their invitation were 
evident once more.

In the summer and with temperatures of almost 40 degrees I started a series 
of meetings with my mother. I took a voice recorder for making notes and a su-
per 8 camera. We visited various places, including my father’s grave, a forest, 
the Ivars Lake, the rural house – now abandoned – where we used to spend the 
summer, and the castle of Lleida. On one of those visits, I went to my mother’s 

mare. Ella estava estirada al llit a les fosques per evitar la calor, quan la conversa 
va començar de cop amb retrets i rancúnies. Era la primera vegada que connec-
tava la gravadora d’àudio, quan les nostres veus, de manera abrupta i catàrtica, 
van començar a penetrar aquell lloc aquós que s’estava convertint en pel·lícula. 
L’obra que pensava que es construiria mitjançant les fotografies del meu pare va 
fer un gir inesperat, i ens va convertir, a ma mare i a mi, en protagonistes.

Després d’aquella trobada en van venir algunes més. La seua veu i la meua 
escolta, així com els nostres passos descompassats, van començar a traçar 
l’esquelet o el fil narratiu de l’obra. Llargues hores de converses no fàcils de di-
gerir, però tractades amb afecte, en què es van tematitzar aspectes de la nostra 
història familiar com les addiccions, la meua pròpia transició de gènere, la salut 
mental o la vellesa. Ma mare entraria a poc a poc dins de la imatge, primer mit-
jançant el so a través de notes de guitarra i la seua veu, i després amb la seua 
ombra, el seu perfil, i, finalment, tot el cos. La pel·lícula s’havia convertit en una 
mena d’ens abstracte necessari per sostenir-nos, sostenir aquell moment de 
vulnerabilitat i tendresa, tal com ens sostenia l’exposició de La Panera. 

Abans de tornar a Berlín amb tot el material filmat i les gravacions de so, vaig pro-
posar a ma mare de fer un ritual per tancar el que havia succeït. Amb la mateixa 
sincronicitat que va anar apareixent des del principi del procés, ella va respondre 
que havia tingut el mateix pensament i que volia cremar una carta que li havia enviat 
dos anys enrere. Vam decidir filmar aquell moment o joc: ella cremaria la carta i jo, 
amb la càmera a la mà, captaria el foc i les cendres del paper. Tot va transcórrer amb 
fluïdesa i excitació; la carta es va cremar ràpidament mentre jo pressionava amb el 
dit índex el disparador de la càmera, fins que la brisa en va fer volar totes les cendres. 

Unes setmanes més tard vaig anar a buscar les pel·lícules de súper-8 al labo-
ratori de Berlín. Tots els moments i llocs enregistrats estaven digitalitzats menys 
la carta i les cendres. Pel que sembla, l’últim rotlle de pel·lícula es va acabar 
just abans que ma mare calés foc a la carta. La frustració de no tenir-ne les 
imatges, de no haver captat la complicitat d’aquell moment, em va fer prendre 
consciència que La llum que cobreix les ferides és, en si mateixa, una espècie 
de carta o ritual. La pel·lícula va permetre que passés quelcom més que la 
seua pròpia existència: va crear un espai on poder observar les nostres pròpies 
ombres i deixar que transcorregués el temps necessari perquè en sortís la llum. 

home. She was lying on the bed in the dark to escape the heat, when the con-
versation started suddenly with reproaches and resentments. It was the first 
time I connected the audio recorder, and our voices abruptly and cathartically 
began to penetrate that fluid place that was turning into a film. The work that I 
thought I was making through the photographs of my father took an unexpected 
turn, and made my mother and me protagonists.

That meeting was followed by others. Her voice and my listening, as well as 
our unsteady steps, began to sketch the skeleton or narrative thread of the 
film. Long hours of conversations, not easy to digest, but treated with affec-
tion, where aspects of our family history were discussed – such as addic-
tions, my own gender transition, mental health, and ageing. My mother would 
gradually enter the image, first as sound – the notes of her guitar and her 
voice – and later with her shadow, her profile, and finally her whole body. The 
film had become a kind of abstract entity that was necessary to support us, 
support that moment of vulnerability and tenderness, just as the exhibition in 
La Panera was supporting us.

Before returning to Berlin with the filmed material and the recorded audio, I pro-
posed to my mother that we perform a ritual to close what had taken place. With 
the same synchronicity that had been appearing since the start of the process, 
she replied that she had had the same idea and that she wanted to burn a letter 
that I sent her years ago. We decided to film this moment, so she would burn the 
letter and I, camera in hand, would capture the fire and the ashes of the paper. 
It all unfolded swiftly and excitedly. The letter burned rapidly as I held my finger 
on the camera’s shutter, until the breeze scattered the ashes.

A few weeks later I picked up the Super 8 films from the laboratory in Berlin. 
All the moments and places recorded had been digitalized – apart from the 
letter and the ashes. It seems that the final roll of film had ended just before 
my mother set fire to the letter. The frustration of not having those images, 
of not having captured the complicity of that moment, made me aware that 
La llum que cobreix les ferides itself is a kind of letter or ritual. The film allowed 
something to happen that was more than just its own existence, it created a 
space to observe our own shadows and allow the time needed for the light to 
emerge from them.

3130

CATENG



33



35



37

LA LLUM QUE COBREIX LES FERIDES
(THE LIGHT THAT COVERS THE WOUNDS)
POL MERCHAN - SINGLE-CHANNEL VIDEO - 12:31 - 2024

CAST			   ROSA TARIBÓ, POL MERCHAN
SCRIPT EDITOR		  MÒNICA ROVIRA
SCRIPT ADVISER		  SARAH MARTINUS
CAMERA			   POL MERCHAN
EDITOR			   GINÉS OLIVARES
SOUND DESIGN, SOUND MIXING	 DIEGO PEDRAGOSA, SARA PEREIRA	
COLOR			   QUIMU CASALPRIM



3938

UN JARDÍN POR VENIR
AIMAR ARRIOLA

En su libro de memorias, Nazario dedica unas páginas a la afición jardinera 
de Alejandro, su compañero de vida.1 Describe los días y las horas que este 
pasaba en la terraza de la casa de ambos, entre esquejes y macetas; un jardín 
hecho «a trompicones» a partir de semillas traídas de viajes (Sevilla, Cuba o 
Pakistán), plantas recuperadas de la basura y cacharros encontrados haciendo 
las veces de macetas. Un jardín cotidiano que antes de terraza fue balcón po-
blado de geranios, miramelindos y plantas de marihuana. Una de las secuen-
cias que más me enternece de El jardín de los faunos (2022) —la película de 
Pol Merchan con Nazario Luque— transcurre en ese jardín. Mientras la cámara 
recorre las plantas y los arbolitos de Alejandro, la voz en off —la del propio 
Pol— lee un fragmento de las memorias de Nazario sobre la diferencia entre 
jardines y huertos. Si el huerto da de comer, «el jardín es lo bello e inútil, como 
una obra de arte». Alejandro es jardinero y también su más bella flor, dice Na-
zario en voz de Pol. En otra de las escenas, Nazario comprueba la madurez de 
un fruto, como diciendo que ahora es él quien cuida del jardín y de Alejandro, 
que no se ha ido del todo.

La distinción que hace Nazario entre huertos y jardines, para hablar de rela-
ciones que no buscan rédito ni beneficio, me hace pensar en la diferencia en-
tre jardinero y domador que propone el cineasta Alexander Kluge para hablar 
de dos ideas de autor enfrentadas.2 Según Kluge, frente al domador que se 
impone a su material, el artista-jardinero intenta conservar la «vida propia» de 
aquello con lo que se está relacionando, sin forzar significados ni actuar con 
«pura sed de poda». De entre los dos tipos de artista propuestos por Kluge, 
en esta película Pol Merchan es más jardinero, decidido a cuidar y conservar 
lo que hay de excepcional en la vida entendida como tránsito. El jardín de los 
faunos es tanto una película en torno a Nazario como lo es sobre amar, luchar, 
gozar, envejecer y dejar la vida como personas queer, desde una posición 
de intimidad.

Es también un intento de diálogo entre dos personas queer de diferentes 
generaciones. Pertenece a la larga tradición de artistas que miran a otros 
artistas. Más concretamente, pertenece a la tradición de artistas queer que 

1	Véase Nazario, La vida cotidiana del dibujante underground. Barcelona: 
Anagrama, 2016. Gracias a Pol Merchan por haberme dirigido al libro.

2	«El autor como domador o como jardinero», discurso pronunciado el 26 de 
noviembre de 1993 al recibir el Premio Heinrich Böll a toda su obra litera-
ria. Kluge se vale de la distinción entre domador y jardinero para hablar 
del trabajo de montaje en cine y en la escritura, sus dos prácticas. Véase 
Alexander Kluge, El contexto de un jardín. Discursos sobre las artes, la 
esfera pública y la tarea de autor. Buenos Aires: Caja Negra, 2014.

han necesitado entablar diálogo con aquellos que allanaron el camino. Una 
tradición inventada, surgida de la necesidad de sobrevivir, como una mane-
ra de reconocerse a unx mismx y a la comunidad. Las personas LGBTQI+ 
han sido borradas históricamente y muchas hemos necesitado rescatar sa-
beres y vivencias de lxs que nos precedieron, para navegar por el presente 
e imaginar un futuro menos brutal. Los diálogos intergeneracionales entre 
personas queer no son simples ni fáciles. A menudo están atravesados por 
un arco de sentimientos encontrados. Por ejemplo, en sus respectivas apro-
ximaciones al legado del dibujante e icono gay Tom of Finland —emblema 
de un tipo de masculinidad concreta, hiperbólica—, lxs artistas P. Staff y 
Antoni Hervàs han hablado de la dificultad de trabajar con legados que 
te representan y no a la vez, de sentirse simultáneamente parte y fuera de 
una herencia.3 Por su parte, Pol Merchan ha comentado que El jardín de los 
faunos surge de la necesidad de reconectar con su lugar de origen (Cata-
lunya), después de vivir en Berlín por más de una década. Y del deseo de 
conectar con sus «ancestros queer» y con un tiempo político (la llamada 
Transición española) de espectro largo, del que surge una herencia queer 
compleja como la de Nazario. La anterior película de Pol, Pirate Boys (2018), 
también era una tentativa de diálogo a tres bandas entre el propio Pol y dos 
artistas pionerxs (Del LaGrace Volcano y Kathy Acker), en un intento de sub-
vertir los binarismos, incluyendo el que separa a los vivos de los muertos, 
como parte de un linaje transmasculino.

Ese deseo de conectar, de tocar a las generaciones que nos preceden, apare-
ce en la película a través de distintos recursos fílmicos y formales. Se perciben 
elementos de lo que Laura U. Marks llama «visualidad háptica o táctil»,4 un 
término que no opone el tacto a la vista, sino que tiene «una cualidad de proxi-
midad a su objeto», con un efecto directo en nuestra experiencia como espec-
tadores. Según Marks, esa proximidad surge de combinar estrategias como el 
uso de imágenes precarias, colores no naturalistas o la atención a la superficie 

3	El trabajo de Antoni Hervàs en torno a Tom of Finland ha dado lugar a la 
exposición «The Awakening», presentada en Barcelona y Los Angeles (2022 y 
2023), así como a la edición de un fanzine y otras acciones. P. Staff ha-
bla largo y tendido sobre la ambivalencia del diálogo intergeneracional 
en la publicación vinculada al proyecto The Foundation (Mousse, 2016), a 
partir de sus vivencias en la casa de Tom of Finland. He aprendido mucho 
de conversar con ambos.

4	Véase Laura U. Marks, Touch: Sensuous Theory and Multisensory Media. 
Minneapolis: University of Minnesota Press, 2002. Me apoyé en Marks en un 
ensayo sobre el cineasta británico Stuart Marshall para Afterall Journal 
(2016). El cierre de aquel texto inspira el de este.

CASTCAST

38



4140

de las cosas. En El jardín de los faunos hay gestos que animan la proximidad, 
así como nuestra implicación a través de recursos similares. La secuencia in-
troductoria con planos de detalle de telas con motivos vegetales, los efectos de 
rayado y deterioro de la imagen a lo largo de la película —que ponen en primer 
término su materialidad—, o las sutiles variaciones de luz y tono que capta la 
cámara sobre las páginas de la primera historieta de Nazario, promueven un 
sentido táctil de lo que estamos viendo. Otro recurso que evoca proximidad  
y conexión es la voz en off a través de la cual el propio Pol lee extractos de los 
diarios de Nazario sobre temas como los celos, la ternura o la muerte. En esas 
secuencias, Pol encuerpa a Nazario, y crea una relacionalidad compleja, en 
la que la subjetividad de uno opera en relación con el otro. Esa invocación de la 
proximidad a través de la imagen y la voz es una de las maneras en las que Pol 
Merchan es aquí más jardinero que domador.

Cómics y libros pueblan diferentes escenas de El jardín de los faunos. La 
primera vez que vemos a Nazario en movimiento es sosteniendo varias de 
sus publicaciones. Le sigue uno de los planos más bonitos de la película: la 
imagen de un lote de cómics dispuestos sobre una tela en el suelo, bañada 
por el sol, como si se tratase de un pícnic bibliófilo. Escribir, dibujar, publicar, 
leer y compartir publicaciones impresas —originales o pirateadas— han sido, 
históricamente, prácticas importantes para las minorías diversas, como una 
manera de construir comunidad, incluso para sobrevivir, literal y políticamente 
(en Pirate Boys, la anterior película de Pol, había también una escena con 
libros, como objetos en torno a los que se organizan deseo y comunidad). 
Asimismo, en El jardín de los faunos hay varias escenas con vistas de manos 
(las de Nazario) pasando páginas de cómics, a veces en silencio, a veces 
mientras cuenta anécdotas. Más adelante, como parte de un carrusel de imá-
genes de dibujos y pinturas de Nazario, vemos un bodegón con una pila 
de libros, coronado por un plato de limones y una ramita en primer término. 
Los planos que muestra el pasar de páginas me llevan a varias escenas de 
algunos trabajos de Moyra Davey, donde abundan imágenes sobre la vida 
expandida de los libros. En Fifty Minutes (2006) y Les Goddesses (2011) hay 
un gesto que ella repite: soplar el polvo de la superficie de los libros, como 
si quisiera evidenciar esa capa material del tiempo.5 Pero pienso sobre todo 
en Hujar/Palermo (2010), un vídeo corto en el que Davey pasa las páginas de 
un libro fotográfico de Peter Hujar, Portraits in Life and Death (1976), y que 
nos habla de acciones cotidianas y del ciclo de la vida, también del tiempo 
de vida de los objetos.

5	Sigo agradecido a Mirari Echavarri por haberme señalado esos planos en 
su día.

En El jardín de los faunos, plantas y publicaciones impresas son prolongacio-
nes de las presencias de quienes no están, o de quienes algún día no estarán. 
Son también lugares a los que volver para quienes se quedan, puntos de co-
nexión y de tránsito entre modos de existencia que insistimos en separar, como 
la vida y la muerte. Jardines y libros, pero también esta película, como lugares 
en los que adentrarnos para seguir imaginando y cultivar alianzas colectivas. 
Pero en vez de desear unas alianzas homogéneas y basadas en la semejanza, 
podemos aspirar a una comunidad mixta, en cambio permanente, como en el 
jardín hecho a trompicones de Alejandro. O como en los encuentros insospe-
chados que facilita Pol Merchan en sus películas. Hay muchas comunidades 
que se cruzan y difieren en sus necesidades, sus prioridades, sus agendas 
y sus estrategias. Más que asumir una cohesión política, las alianzas mixtas 
—como las que surgen de las relaciones intergeneracionales— nos ofrecen 
la posibilidad de imaginar comunidades y jardines aún por venir. Estos solo 
podrán brotar de la intersección entre identificación y diferencia, la admiración 
y la distancia, y a través de una amplia, a menudo ambivalente, gama de repre-
sentaciones y correspondencias.

CAST



43

A GARDEN TO COME
AIMAR ARRIOLA

In his book of memoirs, Nazario dedicates some pages to his life companion 
Alejandro’s hobby of gardening.1 He describes the days and hours that Alejandro 
spent on the terrace of their house, among cuttings and pots; a garden made 
in fits and starts from seeds brought from trips (Seville, Cuba, and Pakistan), 
plants recovered from rubbish, and pieces found when preparing flowerpots. 
An everyday garden that, before it became a terrace, used to be a balcony full 
of geraniums, busy lizzies, and marihuana plants. One of the sequences that 
touches me the most in El jardín de los faunos [The Garden of Fauns] – the film 
made by Pol Merchan with Nazario Luque – takes place in this garden. While 
the camera pans across Alejandro’s plants and saplings, the voiceover – Pol 
himself – reads an extract from Nazario’s memoirs about the difference between 
gardens and allotments. While the allotment provides food, «the garden is beau-
tiful and useless, like a work of art». Alejandro is a gardener, and he is also the 
garden’s most beautiful flower, says Nazario through the voice of Pol. In another 
scene, Nazario tests a fruit’s ripeness, as if saying that now that it is he who is 
looking after the garden and Alejandro, who has not completely departed.

The distinction Nazario makes between allotments and gardens, to speak of 
relationships that seek neither profit nor gain, makes me think of the difference 
between the gardener and the tamer proposed by the filmmaker Alexander 
Kluge to describe two conflicting ideas of authorship.2 According to Kluge, un-
like the tamer who imposes himself on his material, the artist-gardener seeks 
to preserve the “own life” of what he is relating to, without forcing meanings or 
acting out of “pure thirst for pruning”. Between the two types of artist that Kluge 
proposes, in this film Pol Merchan is more a gardener, determined to care for 

1	See, Nazario, La vida cotidiana del dibujante underground. Barcelona: 
Anagrama, 2016. Thanks to Pol Merchan for pointing me towards this book.

2	“El autor como domador o como jardinero”, speech given on 26 November 
1993 when receiving the Heinrich Böll prize for all his literary work. 
Kluge makes use of the distinction between the tamer and the gardener 
to speak of the work of montage in cinema and in writing, his own two 
practices. See, Alexander Kluge, El contexto de un jardín. Discursos so-
bre las artes, la esfera pública y la tarea de autor. Buenos Aires: Caja 
Negra, 2014.

and preserve that which is exceptional in life understood as a transit. El jardín 
de los faunos is both a film about Nazario and about loving, fighting, enjoying, 
ageing, and departing life as queer people, from a position of intimacy.

It is also an attempt at dialogue between two queer people of different gener-
ations. It belongs to the long tradition of artists who look at other artists. More 
specifically, it belongs to the tradition of queer artists who have needed to enter 
into dialogue with those who prepared the way for them. An invented tradition, 
arising from the need to survive, as a way of recognizing oneself and the com-
munity. LGBTQI+ people have been erased historically and many of us have 
needed to recover the knowledge and the experiences of those who came be-
fore us to be able to navigate the present and imagine a less brutal future. The 
intergenerational dialogues between queer people are neither simple nor easy. 
They are often overlaid with mixed feelings. For example, in their respective 
approaches to the legacy of the artist and gay icon Tom of Finland – emblem 
of a specific and hyperbolic type of masculinity – the artists P. Staff and Antoni 
Hervàs have spoken of the difficulty of working with legacies that, at the same 
time, both represent and do not represent you, of feeling simultaneously part of 
and outside of an inheritance.3 For his part, Pol Merchan has commented that 
El jardín de los faunos arises from the need to reconnect with his place of origin 
(Catalonia) after having lived in Berlin for more than a decade. And of the desire 
to connect with his “queer ancestors” and with a lengthy political time (the so-
called Spanish Transition), from which a complex queer heritage such as Naz-
ario’s emerged. Pol’s previous film, Pirate Boys (2018), was also an attempt at a 
trialogue between Pol himself and two pioneering artists (Del LaGrace Volcano 
and Kathy Acker), in an attempt to subvert binarisms, including the one that 
separates the living and the dead, as part of a transmasculine lineage.

3	Antonio Hervàs’s work about Tom of Finland gave rise to the exhibition 
The Awakening presented in Barcelona and Los Angeles (2022 and 2023), 
as well as the publication of a fanzine and other activities. P. Staff 
speaks at length about the ambivalence of intergenerational dialogue, in 
the publication linked to the project, The Foundation (Mousse, 2016), 
based on his experiences in the house of Tom of Finland. I have learned 
a great deal in conversation with the two.

ENG

42

This desire to connect, to touch the generations that came before us, appears 
in the film through various filmic and formal resources. One perceives elements 
that Laura U. Marks calls haptic or tactile visuality,4 a term that is not opposed 
to vision, but which has “a quality of proximity to its object”, with a direct effect 
on our experience as spectators. According to Marks, this proximity arises from 
combining strategies such as the use of precarious images, non-naturalistic 
colours, and the attention to the surface of things. In El jardín de los faunos 
there are gestures that encourage proximity as well as our implication through 
similar resources. The introductory sequence with detailed shots of fabrics with 
vegetable designs, the effects of scratching and the deterioration of the image 
throughout the film – which foregrounds its materiality – and the subtle variations 
of light and tone that the camera captures on the pages of Nazario’s first comic 
strip serve to promote a tactile sense of what we are seeing. Another resource 
that evokes proximity and connection is the voice-over in which Pol himself 
reads extracts from Nazario’s diaries, on topics such as jealousy, tenderness, 
and death. In these sequences, Pol embodies Nazario, creating a complex re-
lationality, in which the subjectivity of one operates in relation to the other. This 
invocation of proximity through image and voice is one of the ways in which Pol 
Merchan is here more gardener than tamer.

Comics and books occupy different scenes in El jardín de los faunos. The first 
time we see Nazario moving he is carrying several of his publications. This is 
followed by one of the film’s most beautiful shots: the image of a pile of comic 
books spread out on a cloth on the floor, bathed in sunlight – like a bibliophile’s 
picnic. Writing, drawing, publishing, reading, and sharing printed publications 
– originals or pirated – have historically been important practices for diverse 
minorities, as a way of constructing community, even for survival, literally or 
politically (in Pirate Boys, Pol’s previous film, there had also been a scene with 
books, as objects around which desire and community is organized). Similarly, 
in El jardín de los faunos there are various scenes with views of hands (Nazario’s) 
turning the pages of comics, sometimes in silence and sometimes while recount-
ing anecdotes. Later, as part of a carousel of images of Nazario’s drawings and 
paintings, we see a still life with a pile of books, crowned by a plate of lemons 
and with a sprig in the foreground. The shots showing the turning of pages re-
minded me of certain scenes in works by Moyra Davey, which are full of images 
about the expanded life of books. In Fifty Minutes and Les Goddesses there is 
a gesture that she repeats, blowing the dust of the books’ surface, as is wanting 

4	See, Laura U. Marks, Touch: Sensuous Theory and Multisensory Media. 
Minneapolis: University of Minnesota Press, 2002. I drew on Marks in 
an essay on the British filmmaker Stuart Marshall for Afterall Journal 
(2016). The closing part of that text inspired this one.

to highlight that material layer of time.5 But above all I think of Hujar/Palermo 
(2010), a short video in which Davey turns the pages of a photography book by 
Peter Hujar, Portraits in Life and Death (1976), and which speaks to us of every-
day actions and the cycle of life, as well as of the lifetime of objects.

In El jardín de los faunos, plants and print publications are prolongations of the 
presence of those who are no longer, or who one day will not be here. They are 
also places that those who remain can return to, points of connection and of 
transit between modes of existence that we insist on separating, such as life 
and death. Gardens and books – but also this film – as places which we enter to 
continue imagining and cultivating collective alliances. But instead of desiring 
homogenous alliances based on similarity, we can aspire to a mixed commu-
nity, in permanent change, such as Alejandro’s garden, made in fits and starts. 
Or the unexpected encounters that Pol Merchan facilitates in his films. There 
are many communities that intersect and that have different needs, priorities, 
agendas, and strategies. More than assuming a political cohesion, mixed alli-
ances – such as those that emerge from intergenerational relationships – offer 
us the possibility of imagining communities and gardens that are still to come. 
These can only sprout from the intersection between identification and differ-
ence, admiration and distance, and through a wide and often ambivalent range 
of representations and correspondences.

5	I remain grateful to Mirari Echavarri for having pointed out these shots 
to me at the time.

ENG



45

UN JARDÍ PER VENIR
AIMAR ARRIOLA

En el seu llibre de memòries, el Nazario dedica unes pàgines a l’afició jar-
dinera de l’Alejandro, el seu company de vida.1 Descriu els dies i les hores 
que aquest passava a la terrassa de la casa de tots dos, entre esqueixos 
i testos; un jardí fet «a empentes i rodolons» a partir de llavors portades de 
viatges (Sevilla, Cuba o el Pakistan), plantes recuperades de les escombra-
ries i trastos trobats fent de testos. Un jardí quotidià que abans que terrassa 
havia estat balcó poblat de geranis, balsamina i plantes de marihuana. Una 
de les seqüències que més m’entendreix d’El jardín de los faunos (2022) —la 
pel·lícula de Pol Merchan amb Nazario Luque— transcorre en aquest jardí. 
Mentre la càmera recorre les plantes i els arbrets de l’Alejandro, la veu en off 
—la del mateix Pol— llegeix un fragment de les memòries del Nazario sobre 
la diferència entre jardins i horts. Si l’hort dona menjar, «el jardí és bell i inútil, 
com una obra d’art». L’Alejandro és jardiner i també la seua flor més bonica, 
diu el Nazario en la veu del Pol. En una altra escena, el Nazario comprova la 
maduresa d’un fruit, com dient que ara és ell qui es cuida del jardí i de l’Ale-
jandro, que no se n’ha anat del tot.

La distinció que fa el Nazario entre horts i jardins, per parlar de relacions que no 
busquen rèdit ni benefici, em fa pensar en la diferència entre jardiner i doma-
dor que proposa el cineasta Alexander Kluge per parlar de dues idees d’autor 
enfrontades.2 Segons Kluge, enfront del domador que s’imposa al seu material, 
l’artista-jardiner intenta conservar la «vida pròpia» d’allò amb què s’està rela-
cionant, sense forçar significats ni actuar amb «pura set de poda». D’entre les 
dues menes d’artista proposades per Kluge, en aquesta pel·lícula Pol Merchan 
és més jardiner, decidit a cuidar i conservar el que hi ha d’excepcional en la 

1	Vegeu Nazario, La vida cotidiana del dibujante underground. Barcelona: 
Anagrama, 2016. Gràcies a Pol Merchan per haver-me adreçat al llibre.

2	«L’autor com a domador o com a jardiner», discurs pronunciat el 26 de 
novembre de 1993 en rebre el Premi Heinrich Böll a tota la seua obra li-
terària. Kluge es val de la distinció entre domador i jardiner per parlar 
del treball de muntatge en el cinema i en l’escriptura, les seues dues 
pràctiques. Vegeu Alexander Kluge, El contexto de un jardín. Discursos 
sobre las artes, la esfera pública y la tarea de autor. Buenos Aires: 
Caja Negra, 2014.

vida entesa com a trànsit. El jardín de los faunos és tant una pel·lícula al voltant 
del Nazario com ho és sobre estimar, lluitar, gaudir, envellir i deixar la vida com 
a persones queer, des d’una posició d’intimitat.

També és un intent de diàleg entre dues persones queer de diferents genera-
cions. Pertany a la llarga tradició d’artistes que miren altres artistes. Més con-
cretament, pertany a la tradició d’artistes queer que han necessitat entaular 
un diàleg amb els que van aplanar el camí. Una tradició inventada, sorgida de 
la necessitat de sobreviure, com una manera de reconèixer-se a uni mateixi i 
a la comunitat. Les persones LGBTIQ+ històricament  han estat esborrades i 
molts hem necessitat rescatar sabers i vivències dels que ens van precedir, per 
navegar pel present i imaginar un futur menys brutal. Els diàlegs intergeneraci-
onals entre persones queer no són simples ni fàcils. Sovint els travessa un arc 
de sentiments oposats. Per exemple, en les seues respectives aproximacions al 
llegat del dibuixant i icona gai Tom of Finland —emblema d’un tipus de mascu-
linitat concreta, hiperbòlica—, artistes com P. Staff i Antoni Hervàs han parlat de 
la dificultat de treballar amb llegats que et representen i no alhora, de sentir-se 
simultàniament part i fora d’una herència.3 Per la seua banda, Pol Merchan ha 
comentat que El jardín de los faunos sorgeix de la necessitat de reconnec-
tar amb el seu lloc d’origen (Catalunya), després de viure a Berlín durant més 
d’una dècada. I el desig de connectar amb els seus «ancestres queer» i amb 
un temps polític (l’anomenada Transició espanyola) d’espectre llarg, del qual 
sorgeix una herència queer complexa com la del Nazario. L’anterior pel·lícula 
del Pol, Pirate Boys (2018), també era una temptativa de diàleg a tres bandes 
entre el mateix Pol i lis artistes pioneris (Del LaGrace Volcano i Kathy Acker), 
en un intent de subvertir els binarismes, incloent-hi el que separa els vius dels 
morts, com a part d’un llinatge transmasculí.

3	El treball d’Antoni Hervàs al voltant de Tom of Finland ha donat lloc 
a l’exposició «The Awakening», presentada a Barcelona i a Los An-
geles (2022 i 2023), així com a l’edició d’un fanzín i altres accions.  
P. Staff parla extensament sobre l’ambivalència del diàleg intergenera-
cional en la publicació vinculada al projecte The Foundation (Mousse, 
2016), a partir de les seues vivències a casa de Tom of Finland. He après 
molt de conversar amb tots dos.

CAT

Aquest desig de connectar, de tocar les generacions que ens precedeixen, 
apareix en la pel·lícula a través de diferents recursos fílmics i formals. S’hi per-
ceben elements d’allò que Laura U. Marks anomena «visualitat hàptica o tàc-
til»,4 un terme que no oposa el tacte a la vista, sinó que té «una qualitat de 
proximitat al seu objecte», amb un efecte directe en la nostra experiència com 
a espectadors. Segons Marks, aquesta proximitat sorgeix de combinar estratè-
gies com l’ús d’imatges precàries, colors no naturalistes o l’atenció a la super-
fície de les coses. En El jardín de los faunos hi ha gestos que animen la proxi-
mitat, així com la nostra implicació a través de recursos similars. La seqüència 
introductòria amb plans de detall de teles amb motius vegetals, els efectes de 
ratllat i deteriorament de la imatge al llarg de la pel·lícula —que posen en primer 
terme la seua materialitat—, o les subtils variacions de llum i to que capta la 
càmera sobre les pàgines de la primera historieta del Nazario, promouen un 
sentit tàctil del que estem veient. Un altre recurs que evoca proximitat i conne-
xió és la veu en off a través de la qual el mateix Pol llegeix extractes dels diaris 
del Nazario sobre temes com la gelosia, la tendresa o la mort. En aquestes 
seqüències, el Pol encarna el Nazario, i crea una relacionalitat complexa, en 
què la subjectivitat de l’un opera en relació amb l’altre. Aquesta invocació de la 
proximitat a través de la imatge i la veu és una de les maneres com Pol Merchan 
és aquí més jardiner que domador.

Còmics i llibres poblen diferents escenes d’El jardín de los faunos. El primer cop 
que veiem el Nazario en moviment és sostenint diverses de les seues publica-
cions. El segueix un dels plans més bonics de la pel·lícula: la imatge d’un lot 
de còmics disposats sobre una tela al terra, banyada pel sol, com si es tractés 
d’un pícnic bibliòfil. Escriure, dibuixar, publicar, llegir i compartir publicacions 
impreses —originals o piratejades— han estat, històricament, pràctiques im-
portants per a les minories diverses, com una manera de construir comunitat, 
fins i tot per sobreviure, literalment i políticament (a Pirate Boys, la pel·lícula 
anterior del Pol, també hi havia una escena amb llibres, com objectes al vol-
tant dels quals s’organitzen desig i comunitat). Així mateix, en El jardín de los 
faunos hi ha diverses escenes amb vistes de mans (les del Nazario) girant fulls 
de còmics, de vegades en silenci, de vegades mentre conta anècdotes. Més 
endavant, com a part d’un carrusel d’imatges de dibuixos i pintures del Naza-
rio, veiem un bodegó amb una pila de llibres, coronat per un plat de llimones i 
una branqueta en primer terme. Els plans que mostra l’acció de girar els fulls 
em duen a diverses escenes d’alguns treballs de Moyra Davey, en què abun-

4	Vegeu Laura U. Marks, Touch: Sensuous Theory and Multisensory Media. 
Minneapolis: University of Minnesota Press, 2002. Em vaig basar en Marks 
en un assaig sobre el cineasta britànic Stuart Marshall per a Afterall 
Journal (2016). El tancament d’aquell text inspira el d’aquest.

den imatges sobre la vida expandida dels llibres. A Fifty Minutes (2006) i Les 
Goddesses (2011) hi ha un gest que ella repeteix: bufar la pols de la superfície 
dels llibres, com si volgués evidenciar aquesta capa material del temps.5 Però 
penso sobretot en Hujar/Palermo (2010), un vídeo curt en què Davey gira els 
fulls d’un llibre fotogràfic de Peter Hujar, Portraits in Life and Death (1976), i que 
ens parla d’accions quotidianes i del cicle de la vida, també del temps de vida 
dels objectes.

En El jardín de los faunos, plantes i publicacions impreses són prolongacions 
de les presències dels qui no hi són, o dels qui algun dia no hi seran. Són també 
llocs als quals tornar per als qui es queden, punts de connexió i de trànsit entre 
formes d’existència que insistim a separar, com la vida i la mort. Jardins i  lli-
bres, però també aquesta pel·lícula, com a llocs en els quals endinsar-nos per 
continuar imaginant i conrear aliances col·lectives. Però en comptes de desitjar 
unes aliances homogènies i basades en la semblança, podem aspirar a una 
comunitat mixta, en canvi permanent, com en el jardí fet a empentes i rodolons 
de l’Alejandro. O com en les trobades inesperades que facilita Pol Merchan en 
les seues pel·lícules. Hi ha moltes comunitats que s’encreuen i difereixen en les 
seues necessitats, en les seues prioritats, en les seues agendes i en les seues 
estratègies. Més que assumir una cohesió política, les aliances mixtes —com 
les que sorgeixen de les relacions intergeneracionals— ens ofereixen la possi-
bilitat d’imaginar comunitats i jardins encara per venir. Aquests només podran 
brotar de la intersecció entre identificació i diferència, l’admiració i la distància, 
i a través d’una àmplia, i sovint ambivalent, gamma de representacions i cor-
respondències. 

5	Continuo agraït a Mirari Echavarri per haver-me assenyalat aquests plans 
al seu dia.

44

CAT



4746

POL Y YO, LOS FAUNOS QUE NO ÉRAMOS
NAZARIO LUQUE

Pol ya sabía que a mí no me gustaban los cortos en los que aparecieran bustos 
de personas allegadas al personaje hablando sobre él. Yo había rechazado pro-
puestas, o bien sobre mí, o bien sobre los años setenta-ochenta, basadas en este 
tipo de estructuras. Luego intercalaban obras y fotos. Así pues, cuando Pol fue 
accediendo a rodar algunas escenas que yo soñaba rodeado de mis fetiches, mis 
colecciones, mis cajas llenas de «secretos» olvidados o mis consoladores, solo 
tuvimos que decidir los lugares adecuados en diversos rincones. Serían protago-
nistas clave en mi vida, como mi ventana a la plaza Reial, mi dormitorio, mi mesa 
de trabajo, los jardines de Alejandro en la terraza o las golfas en las que, como en 
un desván, almacenaba libros y revistas, cajones llenos de fotos, postales y cartas, 
y armarios atiborrados de objetos entre los que se podía encontrar desde un crá-
neo humano que un día me había regalado un fotógrafo, a un mantón de Manila 
antiguo que había cambiado por un cuadro a un anticuario, o pequeñas esculturas.

Él iba rodando escenas que luego se llevaba de vuelta a Berlín y así fue reu-
niendo material en numerosas visitas. Como no había un guion predeterminado, 
de pronto se encontraba con varias horas de un material que lo apabullaba sin 
decidirse a montarlo. Esto lo obligaba a buscar un hilo conductor que le facilitara 
la narración. Y tras vislumbrar una especie de hilo, venía la dolorosa decisión de 
escoger unas escenas y eliminar otras en aras de una duración determinada. Su 
pusilanimidad, como la mía, nos convertía en mártires de la indecisión. Al final, 
Mònica se atrevió a comunicarme no ya que «la cosa» estaba tomando forma, 
sino que estaba encarrilada y que en poco tiempo podríamos ver «por dónde po-
dían ir los tiros». Quedé bastante satisfecho con el resultado y feliz al comprobar 
cómo había sabido captar la inmensa ternura que nos unía a Alejandro y a mí.

Yo vivía en la Barcelona de los setenta, inmerso en el «mundo contracultural», 
rodeado de artistas variopintos: dibujantes de cómic con los que había con-
vivido varios años en la comuna de la calle Comerç; músicos como Sisa, Pau 
Riba o Eduardo Polonio, o fotógrafos. Pero un día me presentaron el tándem  
Ocaña-Camilo en el Cafè de l’Òpera y mi vida dio un vuelco. En el mundo del 
cómic, lleno de heterosexuales, yo era el único homosexual, pero al conocer 
a Ocaña me vi inmerso en otro mundo, el mundo que ya había conocido en Se-
villa, el mundo de volantes y plumas, de chulos y canciones de Minas y Chave-
las Vargas. Así, compaginando ambos ambientes, conseguía ir sobreviviendo 
en una Barcelona jovial y cosmopolita. Y yo tenía novios esporádicos y paseaba 
mis promiscuidades por el Cafè de l’Òpera, por bailes como Les Enfants o el 
Jazz Colón o por los recién nacidos Zeleste o Magic.

Pero un día que daba una vuelta por Sevilla, por el círculo de homosexuales que 
frecuentaba y que retraté en mi volumen autobiográfico Sevilla y la Casita de las 
Pirañas, apareció un chico que me cautivó. Desde la primera noche de amor yo 

comencé a sentirme incompleto sin su presencia. Cuando volví a Barcelona no 
cesaba de pensar en él, hasta que un día, de nuevo en Sevilla, le propuse que 
se viniera a vivir conmigo a Barcelona. Él abandonó a su familia y la vida que 
llevaba allí y nos instalamos en la casa que compartía con Mariscal, Pepichek 
y Montesol. No tardaría Ocaña en sugerirnos que, en la casa de la plaza Reial 
en donde él vivía, había quedado un estudio libre. Allí corrimos a instalarnos y 
lo convertimos en nuestro nido de amor hasta su muerte, acaecida al cabo de 
treinta y seis años. Víctima de un cáncer de pulmón, decidí traerlo a casa para 
que muriera junto a mí escuchando sus arias de Rossini, chupándole la polla y 
repitiéndole una y otra vez «te quiero». Habíamos donado nuestros cuerpos a la 
ciencia hacía cinco o seis años, por lo que vinieron a por algo que introdujeron 
en un saco con una cremallera. Aquello que se llevaban nada tenía que ver con 
mi Alejandro; se habían esfumado su mirada pícara, su risa, sus manos que mo-
delaban el barro y mi cuerpo y que hacían florecer las plantas. Alejandro era la 
vida y la espontaneidad que a mí me faltaban. Alejandro era el fauno que vivía 
en libertad, mientras que yo era aquel homosexual vestido con una bata de cola 
clavada al suelo con una chincheta, como en una ocasión me había retratado un 
amigo de Sevilla. Él vive en mis recuerdos y yo quedé aquí, como petrificado, 
tecleando frente a esta pantalla de ordenador esperando la visita de alguno de 
los innumerables novios con los que intento olvidar tanta soledad.

CASTCAST

46



POL AND I, THE FAUNS THAT WE WERE NOT
NAZARIO LUQUE

Pol already knew that I did not like short films with talking heads of people close 
to the main character talking about him. I had rejected proposals, whether about 
me or about the 1970s and 1980s, based on this type of structure. Then they 
interspersed works and photos. So, when Pol agreed to film some scenes that I 
dreamt of, surrounded by my fetishes, my collections, my boxes full of forgotten 
“secrets”, and my dildos, we only had to decide the right locations in various 
areas. And these would be key protagonists in my life such as my window onto 
the Plaça Reial, my bedroom, my worktable, Alejandro’s gardens on the terrace, 
and the attic that housed books and magazines, boxes full of photos, postcards, 
and letters, and cupboards crammed with objects, among which one could find 
everything including a human cranium, which a photographer gave me one day, 
an antique Manila shawl that I had traded with an antique dealer for a painting, 
and small sculptures.

He filmed scenes that he then took back to Berlin and, in this way, he collected 
material during numerous visits. As there was no predetermined script, he sud-
denly found himself overwhelmed with various hours of material without having 
decided how to put it together. This obliged him to seek a common thread to help 
facilitate the narration. And after glimpsing a kind of thread, came the painful deci-
sion to choose some scenes and remove others in order to fit a specific duration. 
His pusillanimity, like my own, turned us into martyrs of indecision. In the end, 
Mònica dared to tell me that no longer was “the thing” taking shape but that it was 
on track and that in a short while we would be able to see “where the shots could 
go”. I was quite pleased with the results and happy to see how he had known how 
to capture the immense tenderness that unites Alejandro and me.

I lived in the Barcelona of the 1970s immersed in the “countercultural world” 
surrounded by a variety of artists. Comic-strip artists with whom I had lived for 
various years in the commune of Carrer Comerç, musicians such as Sisa, Pau 
Riba, and Eduardo Polonio, and photographers. But one day, I was introduced 
to the tandem Ocaña/Camilo in the Cafè de l’Òpera and my life was turned 
upside down. In the world of the comic, full of heterosexuals, I was the only 
homosexual, but when I met Ocaña I found myself immersed in another world, 
the world that I had known in Seville, the world of frills and feathers, of pimps, 
and of songs by Minas and Chavelas Vargas. So, combining both environments, 

48

I was able to survive in a jovial and cosmopolitan Barcelona. I had occasional 
boyfriends and cruised promiscuously in the Cafè de l’Òpera, in dances such 
as Les Enfants and Jazz Colón or the recently born Zeleste and Magic.

But one day when I was walking around Seville, in the circle of homosexuals 
that I frequented and which I portrayed in my autobiographical book Sevilla y la 
Casita de las Pirañas [Seville, and the Little House of Piranhas], a guy appeared 
who captivated me. From the first night of love I started to feel incomplete with-
out his presence. When I returned to Barcelona, I did not stop thinking about 
him until one day, once again in Seville, I proposed that he come and live with 
me in Barcelona. He abandoned his family and the life he was leading there, 
and we set ourselves up in the house that was shared with Mariscal, Pepichek, 
and Montesol. It was not long before Ocaña suggested to us that there was a 
free studio in the house in Plaça Reial where he lived. We rushed there to move 
in and made it our love nest until his death 36 years later. A victim of lung cancer, 
I decided to bring him home so that he could die alongside me while listening 
to his Rossini areas, sucking his dick, and repeating over and over again “I love 
you”. We had donated our bodies to science some five or six years earlier, so 
they came for something that they could put in a bag with a zip. Although what 
they took away had nothing to do with my Alejandro – his mischievous look, his 
laugh, his hands that moulded clay and my body and which made the plants 
flower had all vanished. Alejandro was the life and the spontaneity that I lacked. 
Alejandro was the faun that lived in freedom while I was that homosexual wear-
ing a dressing gown pinned to the floor with a drawing pin, as a friend in Seville 
had one portrayed me. He lives in my memories, and I am left here, as if pet-
rified, typing in front of this computer screen waiting for a visit from one of the 
innumerable boyfriends with whom I try to forget such loneliness.

EL POL I JO, ELS FAUNES QUE NO ÉREM
NAZARIO LUQUE

49

El Pol ja sabia que a mi no m’agradaven els curts en què apareguessin bustos 
de persones properes al personatge parlant d’ell. Jo havia rebutjat propostes, 
bé sobre mi, bé sobre els anys setanta-vuitanta, basades en aquesta mena 
d’estructures. Després hi intercalaven obres i fotos. Així doncs, quan el Pol 
va anar accedint a rodar algunes escenes que jo somiava envoltat dels meus 
fetitxes, les meues col·leccions, les caixes plenes de «secrets» oblidats o els 
meus consoladors, només vam haver de decidir els llocs adequats en diversos 
racons. Serien protagonistes clau en la meua vida, com la meua finestra a la 
plaça Reial, el meu dormitori, la meua taula de treball, els jardins de l’Alejandro 
a la terrassa o les golfes en les quals emmagatzemava llibres i revistes, calaixos 
plens de fotos, postals i cartes, i armaris atapeïts d’objectes entre els quals es 
podia trobar des d’un crani humà que un dia m’havia regalat un fotògraf, a un 
mantó de Manila antic que havia canviat per un quadre a un antiquari o petites 
escultures.  

Ell anava rodant escenes que després s’enduia cap a Berlín, i així va anar reu-
nint material en nombroses visites. Com que no hi havia un guió predeterminat, 
de sobte es trobava amb diverses hores d’un material que l’aclaparava i no es 
decidia a muntar-lo. Això l’obligava a buscar un fil conductor que li facilités la 
narració. I després d’albirar una espècie de fil, venia la decisió dolorosa d’es-
collir unes escenes i eliminar-ne d’altres en nom d’una durada determinada. La 
seua pusil·lanimitat, com la meua, ens convertia en màrtirs de la indecisió. Al 
final, la Mònica es va atrevir a comunicar-me no ja que «la cosa» anava prenent 
forma, sinó que estava encarrilada i que al cap de poc temps podríem veure 
«per on podien anar les coses». Vaig quedar força satisfet amb el resultat i 
feliç en comprovar com havia sabut captar la immensa tendresa que ens unia, 
a l’Alejandro i a mi.

Jo vivia a la Barcelona dels setanta, immers en el «món contracultural», envoltat 
d’artistes heterogenis: dibuixants de còmic amb qui havia conviscut diversos 
anys en la comuna del carrer Comerç; músics com Sisa, Pau Riba o Eduardo 
Polonio, o fotògrafs. Però un dia em van presentar el tàndem Ocaña-Camilo al 
Cafè de l’Òpera i la meua vida va fer un gir. En el món del còmic, ple d’heterose-
xuals, jo era l’únic homosexual, però en conèixer Ocaña em vaig veure immers 
en un altre món, el món que ja havia conegut a Sevilla, el món de farbalans 

i plomes, de xulos i cançons de Mines i Chaveles Vargues. Així, compaginant 
tots dos ambients, aconseguia anar sobrevivint en una Barcelona jovial i cos-
mopolita. I jo tenia nòvios esporàdics i passejava les meues promiscuïtats pel 
Cafè de l’Òpera, per balls com Les Enfants o el Jazz Colón o pels acabats de 
néixer Zeleste o Magic.

Però un dia que feia un tomb per Sevilla, pel cercle d’homosexuals que freqüen-
tava i que vaig retratar en el meu volum autobiogràfic Sevilla y la Casita de las 
Pirañas, va aparèixer un noi que em va captivar. Des de la primera nit d’amor, 
vaig començar a sentir-me incomplet sense la seua presència. Quan vaig tor-
nar a Barcelona no deixava de pensar-hi, fins que un dia, novament a Sevilla, 
li vaig proposar que vingués a viure amb mi a Barcelona. Ell va abandonar la 
seua família i la vida que duia allà i ens vam instal·lar a la casa que compartia 
amb Mariscal, Pepichek i Montesol. Ocaña no tardaria a suggerir-nos que, a la 
casa de la plaça Reial on ell vivia, hi havia quedat un estudi lliure. Vam córrer 
a instal·lar-nos-hi i el vam convertir en el nostre niu d’amor fins a la seua mort, 
esdevinguda al cap de trenta-sis anys. Víctima d’un càncer de pulmó, vaig de-
cidir portar-lo a casa perquè es morís al meu costat escoltant les seues àries de 
Rossini, fent-li mamades i repetint-li una vegada i una altra «t’estimo». Havíem 
donat els nostres cossos a la ciència feia cinc o sis anys; per aquest motiu, van 
venir a buscar una cosa que van introduir en un sac amb una cremallera. El que 
s’emportaven no tenia res a veure amb el meu Alejandro; s’havien esfumat la 
seua mirada múrria, el seu riure, les mans que modelaven el fang i el meu cos i 
que feien florir les plantes. L’Alejandro era la vida i l’espontaneïtat que a mi em 
faltaven. L’Alejandro era el faune que vivia en llibertat, mentre que jo era aquell 
homosexual vestit amb una bata de cola clavada al terra amb una xinxeta, com 
una vegada que m’havia retratat un amic de Sevilla. Ell viu en els meus records 
i jo m’he quedat aquí, com petrificat, teclejant davant d’aquesta pantalla d’or-
dinador esperant la visita d’algun dels innombrables nòvios amb qui intento 
oblidar tanta solitud.

CATENG







EL JARDÍN DE LOS FAUNOS
(THE GARDEN OF FAUNS)
POL MERCHAN - SINGLE-CHANNEL VIDEO - 24:10 - 2024

CAST 			   NAZARIO LUQUE
SCRIPT EDITOR		  MÒNICA ROVIRA
MUSIC, SOUND DESIGN		 MANUELA SCHININÀ
CAMERA			   CARLOS VÁSQUEZ MÉNDEZ

EDITOR		  GINÉS OLIVARES
SOUND		  NORA HADDAD
COLOR		  QUIMU CASALPRIM
CATERING		  PONY CAFÉ



5756

ENSAYAR ACOPLAMIENTOS PIRATAS1

LUCÍA EGAÑA ROJAS

1	Conocí a Pol Merchan en Berlín a través de una muy querida amiga que 
tenemos en común, María. En 2019 me lo encontré tras una conferencia de 
Susan Stryker en Barcelona, donde me dio una postal con la clave de acceso 
para ver Pirate Boys. Desde entonces he visto muchas veces la película, 
quizás veinte. Siempre me ha parecido de una belleza desoladora, y a la 
vez de una complejidad sensible, llena de capas y elementos que generan 
familiaridad. Estoy muy agradecida de que me haya invitado ahora a pensar, 
escribiendo sobre ella. Tengo que aclarar, sin embargo, que el texto que 
ha resultado es, como toda conversación, un diálogo vivo anclado en un 
lugar-tiempo concreto. Cada vez que hago un visionado atiendo a diferentes 
detalles, y en eso la película es extremadamente generosa, ya que está 
llena de ellos. Creo que sería interesante imaginar un diálogo continuado 
con películas como esta, porque es posible recorrer la propia vivencia en 
sus diversos estratos con ilustres compañías, como en este caso las de 
Kathy Acker, Del LaGrace Volcano o Pol Merchan, y los imaginarios que nos 
traen a través de sus trabajos.

Quiero regresar a esa no existencia que es la libertad.
Kathy Acker2

¿Qué adjetivos o qué verbos se han de utilizar en un ensayo queer? ¿Cómo se 
expresan las anomalías de la escritura, la textura o el discurso? ¿Qué se ensaya 
en lo pirata? ¿Hay forma de presentar una escritura viva que siga transitando 
una vez ha sido esculpida?

La transparencia de la imagen, el ruido que aparece y se deforma hasta ha-
cerse uno con el blanco. Planos superpuestos. La película como un state-
ment del deseo y su composición. La escritura de Kathy, la foto de Del. Hacer 
cruising en blanco y negro. Cuerpos forjados, personas que los moldean. La 
vivencia queer es una gran herrería de los cuerpos a los cuales la normalidad 
se les ha hecho inaccesible.

Hay archivos que son organismos. Las memorias de algunas comunidades 
no han sido registradas por la historia, y, en cambio, desbordadas, como 
la reverberación de un grito, o un micrófono que se acopla, se inscriben 
en otros lugares. Para la permacultura (y no solo) la riqueza está en los 
márgenes. Pero se trata de una riqueza desatendida, un ruido que ha sido 
silenciado por las aplanadoras anécdotas de la norma. Así, ciertos cuerpos 
desaparecen de la representación, de los libros y de las efemérides. Son las 
historias que amenazan y ponen en riesgo, capaces de perturbar el tránsito 
dibujado por las carreteras. Para recuperar la memoria extraviada no hace 
falta iluminarla hasta volverla central. Los márgenes son mucho más imagi-
nativos que eso.

Kathy sigue leyendo, que ha roto con su familia, dice, con su madre. De su 
exégesis emerge la ruptura con la autoridad primigenia.

¿Cuáles son las agrupaciones de esta gente? ¿Cómo se desacata el mandato 
familiar de manera antinormativa? ¿Acaso definirse como queer asegura el no 
verse seducidx por el canto de sirena de la estructura privada que ofrece la 
familia nuclear y, como diría Sophie Lewis,3  también la elegida?

En sus registros aparece una organización de otro mundo que no ha de siste-
matizarse. Un hablar distinto en los cuerpos, en su órgano madre: la lengua.

2	Kathy Acker, Grandes esperanzas. Madrid: Malastierras, 2020, p. 128. 
Trad. de Ce Santiago.

3	Sophie Lewis, Abolir la familia. Un manifiesto por los cuidados y la 
liberación. Madrid: Traficantes de Sueños, 2023. Trad. de Elena Fernán-
dez-Renau Chozas.

Los besos como canales de comunicación. Un beso para crear una saliva sin 
propiedad. Un fluido en devenir, mezclado.

La lengua como espacio de cruising, lugar promiscuo en el que se fusionan 
discursos y prácticas. El órgano sirve para mojar y humedecer la aridez de la 
piel. La saliva y los fluidos instauran un ecosistema que, como el compost, no 
distingue la autonomía ni la unicidad. Una localización donde el olor es plura-
lidad de hedores, donde el color es la mezcla de todos que se convierte en el 
grado cero de lo amalgamado. La palabra diversidad se hace estrecha…

Los contactos entre Del y Kathy existían más allá de cualquier estratificación 
binaria. Una se encuentra, se conoce, se quiere y cambia. El ciclo de la vida 
queer. La voz del cuerpo. Mientras Del dice esto (o algo como esto, o yo en-
tendí que decía esto), dos chicos se pinchan testosterona, pero me parece 
que están haciendo el amor. Practican un sexo químico y encarnado en la 
identidad. En realidad es el director de la película uno de los que protagoniza 
la escena. O quizás es una imagen de BDSM que no sé bien dónde sucede 
porque parece salir de un cuento de Kathy Acker, cosa que nunca sería un 
cuento, sino algo mucho más extraño. Creo que no estoy segura de nada.

En el BDSM se ejercitan pactos explícitos en torno a prácticas concretas. No hay 
tabú en el pacto, como, en cambio, sí sucede en el universo heterosexual,4  en el 
que parece haber tanta historia previa que no haría falta delimitar los alcances de 
lo común. En la heterosexualidad colonial, las relaciones de poder preestablecidas 
declaran que cualquier solicitud de pacto será considerada como un ataque o algo 
fuera de lugar. No hace falta pactar porque nada parece querer recomponerse, vol-
verse otra cosa y cambiar de lugar. En esa heterosexualidad las cosas cuentan con 
cierta inmutabilidad preestablecida. Por eso los polvos, abrazos y negociaciones 
significan comunidades afines donde encontrarse con los textos de Acker, las imá-
genes de Del o las películas de Pol. A veces también me encuentro los hechizos de 
algunas amigas, las resonancias que me han acompañado como parte de una red 
vital, mi compost viajero, un deseo maleable como un trozo de plastilina.

4	Vuelvo a indicar que no nos referimos exclusivamente a las formas del sexo 
entre géneros y sexos que se intercalan entre dos opciones bien definidas 
y supuestamente contradictorias. Se trata de un sistema, una estructura 
de pensamiento y organización, y también un mandato, que desde diversas 
perspectivas ha sido abordado por autoras como Monique Wittig en su libro 
El pensamiento heterosexual y otros ensayos. Madrid: Egales, 2006 (trad. 
de Javier Sáez y Paco Vidarte). O por propuestas del pensamiento descolo-
nial basadas en la crítica a la inmutabilidad del binarismo, por ejemplo 
en María Lugones, «Hacia un feminismo descolonial» en La Manzana de la 
Discordia, núm. 6 [2], 2011, pp. 105-119. Trad. de Gabriela Castellanos.

CASTCAST

56



5958

No sé si son sus manos o las de otra persona. La propiedad privada colapsó, 
este es el lugar de lxs estériles que sienten demasiado. Punks. Botas. Cicatri-
ces. Órganos sacados de cuajo. En el pasado reciente, que es la orientación 
del futuro, no había la categoría. Cómo ser menos. Buscar una recomposición 
crepitante. La disfuncionalidad de una imagen, de una familia, de una infan-
cia, de un cuerpo. La inoperancia de una mirada que ya no es útil para agra-
darle a nadie orgulloso de su humanidad. Una familia de espejismos rotos. 
Volver a esos lugares donde una deseó la muerte. Hacer ingreso al cuerpo. 
Entrar, salir, penetrando las carnes que se rozan. Acariciarse en las partes 
que ya no están. Mimarse los fantasmas, sobajear los abismos de la historia. 
Intercambio de salivas. Hasta que el humo borra la imagen.

El origen etimológico de la palabra estigma se halla en el vocablo griego que 
significa «marca en la piel», picadura, inscripción hecha con un hierro al rojo, 
tatuaje. Significa también «marca que no se puede borrar». Para Ahmed y Sta-
cey la piel media entre nosotrxs y el mundo, y por eso es un «borde que sien-
te»,5  que puede ser marcado. Ese borde reclama solo, colectivamente y en 
enjambre, la autodeterminación.

Nuestros cuerpos han sido moldeados por sus heridas y hay marcas que son 
la muestra de una recuperación ante la injusticia.6  La cicatriz es un archivo de 
memoria corporal, el recuerdo de un tiempo que no se repetirá y con el que nos 
toca convivir. Hacemos conexión a través de las cicatrices, los cuerpos se empa-
rientan a través de ellas. Una película también es un recuerdo, un organismo que 
dialoga con la memoria, en una negociación con el tiempo y con la persistencia.

Hay comunidades que insisten en las marcas de las heridas y los estigmas y 
también en aquellas que, como los tatuajes, aparecen como formas performati-
vas de construir la propia identidad.7  Cualquiera de esas marcas es un precioso 
signo indiciario de la agencia que hace del órgano más grande del cuerpo un 
reservorio vivo de memorias. Y los registros biográficos visuales concentran a 
su vez la fantasía, o hacen del cuerpo el lugar donde la fantasía se materializa.8

5	Sara Ahmed y Jackie Stacey (eds.), Thinking Through the Skin. Londres: 
Routledge, 2001, p. 6.

6	Sara Ahmed, La política cultural de las emociones. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México, Programa Universitario de Estudios de Géne-
ro, 2015. Trad. de Cecilia Olivares Mansuy.

7	Marquis Bey, «epistemology of ink: an unholy trinity; or, atheism, femi-
nism and Blackness». Feminist Review, núm. 110, 2015, pp. 75-78.

8	Jay Prosser, «Skin memories» en Sara Ahmed y Jackie Stacey (eds.), Thin-
king Through the Skin. Londres: Routledge, 2001, pp. 52-68.

La ciudad, un lugar plastificado. Una serie de capas del borramiento. Una 
ciudad de amigos, o de historias que se funden con los órganos. Encontrar lu-
gares para el descanso, y buscar otros espacios para una multitud de punks, 
de rarezas, de extrañezas hechas carne. Soy una superficie manchada por 
las circunstancias. Quiero seguir devorando libros para ser más débil. La ciu-
dad tiene un horizonte que se proyecta al infinito, lleno de heridas que abren 
sus brazos al cielo, sus agujas. Mi hardware es un escenario trastocado por 
el deseo. Un libro que, cual ciudad, expone su propia escritura, llena de ac-
cidentes. Mi cuerpo es un accidente geográfico, un lenguaje enrarecido. Una 
ortografía propia que se construye como tiempo geológico. Y si alguien pu-
diese venir a leer el quiasma que sucede en mi topografía, si alguien pudiese 
confabular con esta escritura, entonces con tranquilidad digo que estaremos 
preparadxs para el siguiente desprendimiento.

Sara Ahmed describe cómo los libros crean comunidades. En su experiencia, 
la circulación de ciertos ejemplares a través de una secuencia de manos crea-
ba una compañía y un tipo de colectividad particular.9  Los libros operan quizás 
como otro tipo de prótesis identitaria, parte de lo que nos contiene y de los diá-
logos que establecemos. Los libros de compañía, las películas de compañía, 
son conversaciones abiertas, que arrastran inscripciones y memorias; compar-
timos su imagen como otra forma de conectarnos, como si fueran las cicatrices 
de nuestro aliento. ¿Acaso estos libros ya no hablan de nosotrxs mismxs sino 
de las estructuras que nos sostienen como una malla invisible, tejida durante 
siglos por arañas10  y otros bichos nocturnos?

La historia termina con un signo de puntuación:

9	Sara Ahmed en su web: https://feministkilljoys.com/2017/02/03/out-and-
about/ (consultado en enero de 2024).

10	Vinciane Despret, en su libro de ficción científica Autobiografía de un 
pulpo y otros relatos de anticipación (trad. de Miguel Alpuente Civera; 
Bilbao: Consonni, 2022), plantea que las arañas desarrollaron una com-
pleja tecnología para la conservación de sucesos históricos en sus redes, 
de modo que construían una forma de memoria material.

CAST



6160

PRACTISING PIRATE COUPLINGS1

LUCÍA EGAÑA ROJAS

1	I met Pol Merchan in Berlin through a very dear friend we have in common, 
María. In 2019 I met him after a conference by Susan Stryker in Barcelona, 
where he gave me a postcard with the access key to view Pirate Boys. Since 
then, I have seen the film many times, maybe twenty. It always struck me 
as having a desolate beauty, and at the same time a sensitive complexity, 
full of layers and elements that generate familiarity. I am very grateful 
to have been invited now to think and write about it. I should make clear 
however that the resulting text is, like any conversation, a living di-
alogue anchored in a specific space-time. Each time that I view it, I pay 
attention to different details, and the film is extremely generous here 
because it is full of them. I think it would be interesting to imagine 
a continued dialogue with films such as this, where it is possible to go 
through one’s own experience in its various layers with distinguished 
company such as, in this case, that of Kathy Acker, Del LaGrace Volcano, 
Pol Merchan, and the imaginaries that they bring us through their work.

I want to go back to not-existing which is freedom.
Kathy Acker2

What adjectives or verbs should be used in a queer essay? How to express the 
anomalies of writing, texture, or discourse? What is practised in piracy? Is there 
a way to present a living writing that continues to move once it has been crafted?

The transparency of the image, the noise that appears and deforms itself until 
becoming one with the white. Overlapping shots. The film as a statement of 
desire and its composition. Kathy’s writing, the photo of Del. Cruising in black 
and white. Forged bodies, people who shape them. Queer experience is a 
vast smithy of bodies to which normality has become inaccessible.

There are archives that are organisms. The memories of certain communities 
have not been registered by history, and instead overflowed, like the reverbera-
tion of a scream, or a microphone with feedback, and are written in other places. 
For the permaculture (and not just for it), wealth resides in the margins. But 
this is an unattended wealth, a noise that has been silenced by the flattening 
anecdotes of the norm. Thus, certain bodies disappear from representations, 
from books, and from the list of the day’s anniversaries. They are histories that 
threaten and place at risk, able to disturb the traffic drawn by roads. To recover 
the lost memory, there is no need to illuminate it until it becomes central. The 
margins are much more imaginative than that.

Kathy continues reading, she has broken with her family, she says, with her 
mother. From her exegesis emerges the break with the primordial authority.

What are the groupings of these people? How is the family mandate flouted in an 
anti-normative way? Does defining oneself as queer ensure one is not seduced 
by the siren song of the private structure offered by the nuclear family and (as 
Sophie Lewis would say) 3  also by the chosen family?

In her records, an organization from another world appears that does not have 
to be systematized. A different way of speaking in bodies, in their mother or-
gan: the tongue. Kisses as channels of communication. A kiss to create a 
saliva without ownership. A fluid in becoming, mixed.

2	Kathy Acker, Great Expectations. New York: Grove Press, 1982, p. 106.

3	Sophie Lewis, Abolish the Family: A Manifesto for Care and Liberation. 
London: Verso Books, 2022.

The tongue as a cruising space, a promiscuous place in which discourses and 
practices are fused. The organ serves to wet and dampen the skin’s dryness. 
Saliva and fluids establish an ecosystem that, as with compost, does not distin-
guish autonomy or uniqueness. A place where smell is a plurality of stenches, 
where colour is the mix of all that is turned into the degree zero of the amalga-
mated. The word diversity becomes narrow…

The contacts between Del and Kathy existed beyond any binary stratification. 
One meets, gets to know, loves, and changes. The cycle of queer life. The 
voice of the body. While Del says this (or something like that, or I understood 
that they said that) two guys take shots of testosterone, but it seems to me that 
they are making love. They practice a sex that is chemical and embodied in 
identity. In fact, the director of the film is one of the protagonists of the scene. 
Or maybe it is a BDSM image that I don’t quite know where it happens as it 
seems to come from a story by Kathy Acker, which would never be a story 
but something altogether much stranger. I think I am not sure about anything.

In BDSM, explicit pacts are made around specific practices. There is no taboo 
in the pact, as occurs in the heterosexual universe,4  where there seems to be so 
much history that it would be unnecessary to delimit the range of the common. 
In colonial heterosexuality, pre-established power relations declare that any re-
quest for a pact will be considered as an attack or as something out of place. In 
such heterosexuality things have a certain pre-established immutability. That is 
why the fucks, hugs, and negotiations signify like-minded communities in which 
one can come across Acker’s texts, Del’s images, and Pol’s films. Sometimes 
I also find the spells of some of my friends, the resonances that have accom-
panied me as part of a vital network, my travelling compost, a desire that is 
malleable like a piece of plasticine.

I don’t know if they are their hands or those of someone else. Private property 
collapsed; this is the place of the steriles who feel too much. Punks. Boots. 
Scars. Organs removed from the body. In the recent past, which is the ori-
entation of the future, there was no such category. How to be less. Seeking 

4	I would again point out that we are not referring exclusively to the 
forms of sex between genders and sexes that are sandwiched between two 
well-defined and supposedly contradictory options. It is about a system, 
a structure of thinking and organization – and also a mandate – that from 
various perspectives has been addressed by writers such as Monique Wittig 
in her book The Straight Mind and Other Essays (Boston: Beacon Press, 
1992) and by proposals of decolonial thinking based on the critique of 
the immutability of binarism, such as María Lugones, “Toward a Decolonial 
Feminism”, Hypatia, 25(4) (2010), pp. 742-49.

ENGENG

60



6362

a crackling recomposition. The dysfunctionality of an image, of a family, of 
a childhood, of a body. The inoperability of a gaze that is no longer useful to 
please anyone who is proud of their humanity. A family of broken mirrors. We 
return to those places where one wished for death. Entering the body. Enter-
ing, exiting, penetrating the flesh that rubs together. Caressing the parts that 
are no longer there. Pampering the ghosts, groping the abysms of history. 
Exchanging saliva. Until smoke erases the image.

The etymological origin of the word stigma comes from the Greek “mark on the 
skin”, sting, inscription made with a red-hot iron, tattoo. It also means “a mark 
that cannot be erased”. For Ahmed and Stacey, the skin mediates between us 
and the world, and so it is a “border that feels”5, which can be marked. This 
border reclaims – alone, collectively, and in swarms – self-determination.

Our bodies have been moulded by their wounds and there are marks which 
show signs of recovery in the face of injustice.6 The scar is a record of bodily 
memory, the memory of a time that will not be repeated and with which we are 
obliged to live. We make a connection through scars, through bodies that are 
related through them. A film is also a memory, an organism that dialogues with 
memory, in a negotiation with time and persistence.

There are communities that insist on the marks of wounds and stigmas and 
also on those, such as tattoos, which appear as performative ways to construct 
one’s own identity.7  Any one of these marks is a precious sign of the agency of 
the body’s biggest organ as a living reservoir of memories. And the visual bio-
graphical registers in turn concentrate fantasy or make the body the site where 
fantasy materializes.8

The city, a plasticized place. A series of layers of erasure. A city of friends, or 
of histories that merge with organs. Finding places for rest and seeking other 
spaces for a multitude of punks, oddities, strangeness made flesh. I am a sur-
face stained by circumstances. I want to keep on devouring books to become 

5	Sara Ahmed and Jackie Stacey (eds.), Thinking Through the Skin. London: 
Routledge, 2001.

6	Sara Ahmed, The Cultural Politics of Emotions. Edinburgh: Edinburgh Uni-
versity Press, 2004.

7	Marquis Bey, Epistemology of ink: an unholy trinity; or atheism, feminism 
and Blackness. Feminist Review 110, 2015, pp. 75-78.

8	Jay Prosser, ‘Skin memories’ in Sara Ahmed and Jackie, Thinking Through 
the Skin. London: Routledge, 2001.

weaker. The city has a horizon that is projected into the infinite, full of wounds 
that open their arms to the sky, their needles. My hardware is a stage disrupt-
ed by desire. A book that like a city exposes its own writing, full of accidents. 
My body is a geographical accident, a rarified language. An orthography of 
its own that is constructed like geological time. And if anyone can come and 
read the chiasma that occurs in my topography, if anyone can collude with this 
writing, then I say calmly that we are prepared for the next release.

Sara Ahmed describes how books create communities. In her experience, the 
circulation of certain copies through a sequence of hands created a compan-
ionship and a particular kind of collectivity.9

 Books perhaps operate as another 
type of prosthetic identity, part of what contains us and the dialogues we es-
tablish. The companion books, the companion films are open conversations, 
which pull in inscriptions and memories, we share their image as another way of 
connecting, as if they were the scars of our breath. Are these books no longer 
about ourselves but instead about the structures that sustain us like an invisible 
mesh, woven over centuries by spiders10  and other nocturnal creatures?

History ends with a punctuation mark:

9	Sara Ahmed on her website: https://feministkilljoys.com/2017/02/03/out-
and-about/ (consulted in January 2024).

10	Vinciane Despret in her science-fiction book proposes that spiders devel-
oped a complex technology to preserve historical events in their webs, 
thereby constructing a form of material memory. Vinciane Despret, Auto-
biographie d’un poulpe: Et autres récits d’anticipation. Paris: Éditions 
Actes Sudes, 2021.

ENG



6564

ASSAJAR ACOBLAMENTS PIRATES1

LUCÍA EGAÑA ROJAS

1	Vaig conèixer Pol Merchan a Berlín a través d’una amiga molt estimada 
que tenim en comú, la Maria. El 2019 me’l vaig trobar després d’una con-
ferència de Susan Stryker a Barcelona, on em va donar una postal amb la 
clau d’accés per veure Pirate Boys. Des de llavors he vist molts cops  
la pel·lícula, potser vint. Sempre m’ha semblat d’una bellesa desolado-
ra, i alhora d’una complexitat sensible, plena de capes i d’elements que 
generen familiaritat. Estic molt agraïda que m’hagi invitat ara a pen-
sar, escrivint sobre ella. He d’aclarir, tanmateix, que el text que n’ha 
resultat és, com tota conversa, un diàleg viu ancorat en un lloc-temps 
concret. Cada vegada que faig un visionament atenc a diferents detalls, 
i en això la pel·lícula és extremament generosa, ja que n’està plena. 
Crec que seria interessant imaginar un diàleg continuat amb pel·lícules 
com aquesta, perquè és possible recórrer la pròpia vivència en els seus 
estrats diversos amb companyies il·lustres, com en aquest cas les de Kathy 
Acker, Del LaGrace Volcano o Pol Merchan, i els imaginaris que ens porten 
a través dels seus treballs.

Vull tornar a aquella no-existència que és la llibertat.
Kathy Acker2  

Quins adjectius o quins verbs cal emprar en un assaig queer? Com s’expressen 
les anomalies de l’escriptura, la textura o el discurs? Què s’assaja en el que és 
pirata? Hi ha cap manera de presentar una escriptura viva que continuï transi-
tant un cop hagi estat esculpida?

La transparència de la imatge, el soroll que apareix i es deforma fins a ser tot 
u amb el blanc. Plans superposats. La pel·lícula com un statement del desig 
i la seua composició. L’escriptura de la Kathy, la foto de Del. Fer cruising en 
blanc i negre. Cossos forjats, persones que els modelen. La vivència queer és 
una gran ferreria dels cossos per als quals la normalitat s’ha fet inaccessible.

Hi ha arxius que són organismes. Les memòries d’algunes comunitats no han 
estat registrades per la història, i, en canvi, desbordades, com la reverberació 
d’un crit, o un micròfon que s’acobla, s’inscriuen en altres llocs. Per a la per-
macultura (i no només), la riquesa és als marges. Però es tracta d’una riquesa 
desatesa, un soroll que ha estat silenciat per les aplanadores anècdotes de la 
norma. Així, certs cossos desapareixen de la representació, dels llibres i de 
les efemèrides. Són les històries que amenacen i posen en risc, capaces de 
pertorbar el trànsit dibuixat per les carreteres. Per recuperar la memòria extra-
viada no cal il·luminar-la fins a convertir-la en central. Els marges són molt més 
imaginatius que això.

La Kathy continua llegint, que ha trencat amb la seua família, diu, amb la seua 
mare. De la seua exegesi n’emergeix la ruptura amb l’autoritat primigènia.

Quines són les agrupacions d’aquesta gent? Com es desacata el mandat famili-
ar de manera antinormativa? Potser definir-se com a queer assegura no veure’s 
seduït pel cant de sirena de l’estructura privada que ofereix la família nuclear  
i, com diria Sophie Lewis,3 també l’elegida?

En els seus registres hi apareix una organització d’un altre món que no s’ha 
de sistematitzar. Un parlar diferent en els cossos, en el seu òrgan mare: la 
llengua. Els petons com a canals de comunicació. Un petó per crear saliva 
sense propietat. Un fluid a esdevenir, barrejat.

2	Kathy Acker, Grandes esperanzas. Madrid: Malastierras, 2020, p. 128. 
Trad. de Ce Santiago.

3	Sophie Lewis, Abolir la família. Un manifest a favor de les cures i 
l’alliberament. Barcelona: Manifest, 2023. Trad. de Bruno Monfort.

La llengua com a espai de cruising, lloc promiscu en què es fusionen discursos 
i pràctiques. L’òrgan serveix per mullar i humitejar l’aridesa de la pell. La saliva 
i els fluids instauren un ecosistema que, com el compost, no distingeix l’autono-
mia ni la unicitat. Una localització on l’olor és pluralitat de pudors, on el color és 
la barreja que es converteix en el grau zero del que és amalgamat. La paraula 
diversitat es fa estreta…

Els contactes entre Del i la Kathy existien més enllà de qualsevol estratificació 
binària. Hom es troba, es coneix, s’estima i canvia. El cicle de la vida queer. 
La veu del cos. mentre Del diu això (o una cosa com això, o jo vaig entendre 
que deia això), dos nois es punxen testosterona, però em sembla que estan 
fent l’amor. Practiquen sexe químic i encarnat en la identitat. En realitat és el 
director de la pel·lícula, un dels protagonistes de l’escena. O potser és una 
imatge de BDSM que no sé ben bé on passa perquè sembla que surt d’un 
conte de Kathy Acker, cosa que mai seria un conte, sinó una cosa molt més 
estranya. Crec que no estic segura de res.

En el BDSM s’exerciten pactes explícits al voltant de pràctiques concretes. 
No hi ha tabú en el pacte, com, en canvi, sí que passa en l’univers hete-
rosexual,4  en el qual sembla que hi ha tanta història prèvia que no caldria 
delimitar l’abast del que és comú. En l’heterosexualitat colonial, les relacions 
de poder preestablertes declaren que qualsevol sol·licitud de pacte serà 
considerada com un atac o una cosa fora de lloc. No cal pactar perquè 
no hi ha res que sembli que vulgui recompondre’s, tornar-se una altra cosa  
i canviar de lloc. En aquesta heterosexualitat les coses tenen una certa 
immutabilitat preestablerta. Per això els claus, les abraçades i les nego-
ciacions signifiquen comunitats afins on trobar-se amb els textos d’Acker, 
les imatges de Del o les pel·lícules del Pol. De vegades també m’hi trobo 
els encanteris d’algunes amigues, les ressonàncies que m’han acompanyat 
com a part d’una xarxa vital, el meu compost viatger, un desig mal·leable 
com un tros de plastilina.

4	Torno a indicar que no ens referim exclusivament a les formes de sexe 
entre gèneres i sexes que s’intercalen entre dues opcions ben definides i 
suposadament contradictòries. Es tracta d’un sistema, una estructura de 
pensament i organització, i també un mandat, que des de diverses perspec-
tives ha estat abordat per autores com Monique Wittig en el seu llibre El 
pensamiento heterosexual y otros ensayos. Madrid: Egales, 2006 (trad. de 
Javier Sáez y Paco Vidarte). O per propostes del pensament descolonial 
basades en la crítica a la immutabilitat del binarisme, per exemple en 
María Lugones, «Hacia un feminismo descolonial» a La Manzana de la Dis-
cordia, núm. 6 [2], 2011, p. 105-119. Trad. de Gabriela Castellanos.

CATCAT

64



6766

No sé si són les seues mans o les d’una altra persona. La propietat privada 
va col·lapsar, aquest és el lloc dels estèrils que senten massa. Punks. Botes. 
Cicatrius. Òrgans trets de soca-rel. En el passat recent, que és l’orientació 
del futur, no hi havia la categoria. Com ser menys. Buscar una recomposició 
crepitant. La disfuncionalitat d’una imatge, d’una família, d’una infància, d’un 
cos. La inoperància d’una mirada que ja no és útil per agradar a ningú orgu-
llós de la seua humanitat. Una família de miratges trencats. Tornar a aquells 
llocs on una va desitjar la mort. Ingressar al cos. Entrar, sortir, penetrant les 
carns que es freguen. Acariciar-se a les parts que ja no hi són. Amanyagar-se 
els fantasmes, toquejar els abismes de la història. Intercanvi de salives. Fins 
que el fum n’esborra la imatge.

L’origen etimològic de la paraula estigma es troba en el vocable grec que sig-
nifica «marca a la pell», picada, inscripció feta amb un ferro roent, tatuatge. 
Significa també «marca que no es pot esborrar». Per a Ahmed i Stacey la pell 
fa de mitjancera entre nosaltres i el món, i per això és una «vora que sent»,5

que pot ser marcada. Aquesta vora reclama només, col·lectivament i en eixam, 
l’autodeterminació.

Els nostres cossos han estat modelats per les seues ferides i hi ha marques 
que són la mostra d’una recuperació davant la injustícia.6  La cicatriu és un ar-
xiu de memòria corporal, el record d’un temps que no es repetirà i amb el qual 
ens toca conviure. Fem connexió a través de les cicatrius, els cossos s’empa-
renten a través d’elles. Una pel·lícula també és un record, un organisme que 
dialoga amb la memòria, una negociació amb el temps i amb la persistència.

Hi ha comunitats que insisteixen en les marques de les ferides i els estigmes i 
també en aquelles que, com els tatuatges, apareixen com a formes performati-
ves de construir la pròpia identitat.7  Qualsevol d’aquestes marques és un signe 
indiciari preciós de l’agència que fa de l’òrgan més gran del cos un reservori viu 
de memòries. I els registres biogràfics visuals concentren al seu torn la fantasia, 
o fan del cos el lloc on la fantasia es materialitza.8

5	Sara Ahmed i Jackie Stacey (eds.), Thinking Through the Skin. Londres: 
Routledge, 2001, p. 6.

6	Sara Ahmed, La política cultural de las emociones. Mèxic: Universidad 
Nacional Autónoma de México, Programa Universitario de Estudios de Géne-
ro, 2015. Trad. de Cecilia Olivares Mansuy.

7	Marquis Bey, «epistemology of ink: an unholy trinity; or, atheism, femi-
nism and Blackness». Feminist Review, núm. 110, 2015, pp. 75-78.

8	Jay Prosser, «Skin memories» a Sara Ahmed i Jackie Stacey (eds.), Thin-
king Through the Skin. Londres: Routledge, 2001, p. 52-68.

La ciutat, un lloc plastificat. Una sèrie de capes de l’esborrament. Una ciutat 
d’amics, o d’històries que es fonen amb els òrgans. Trobar llocs per al des-
cans, i buscar altres espais per a una multitud de punks, de rareses, d’es-
tranyeses fetes carn. Soc una superfície tacada per les circumstàncies. Vull 
continuar devorant llibres per ser més dèbil. La ciutat té un horitzó que es 
projecta cap a l’infinit, ple de ferides que obren els braços cap al cel, les se-
ues agulles. El meu hardware és un escenari trastocat pel desig. Un llibre que, 
com si fos una ciutat, exposa la seua pròpia escriptura, plena d’accidents. 
El meu cos és un accident geogràfic, un llenguatge enrarit. Una ortografia 
pròpia que es construeix com a temps geològic. I si algú pogués venir a llegir 
el quiasma que té lloc en la meua topografia, si algú pogués confabular amb 
aquesta escriptura, llavors amb tranquil·litat dic que estarem preparats per al 
despreniment següent.

Sara Ahmed descriu com els llibres creen comunitats. En la seua experiència, 
la circulació de certs exemplars a través d’una seqüència de mans creava una 
companyia i un tipus de col·lectivitat particular.9 Els llibres operen potser com 
una altra mena de pròtesi identitària, part del que ens conté i dels diàlegs que 
establim. Els llibres de companyia, les pel·lícules de companyia, són conver-
ses obertes, que arrosseguen inscripcions i memòries; en compartim la imatge 
com una altra manera de connectar-nos, com si fossin les cicatrius del nostre 
alè. Pot ser que aquests llibres ja no parlin de nosaltres mateixos, sinó de les 
estructures que ens sostenen com una malla invisible, teixida durant segles per 
aranyes10  i altres bestioles nocturnes?

La història acaba amb un signe de puntuació:

9	Sara Ahmed en el seu web: https://feministkilljoys.com/2017/02/03/out-
and-about/ (consultat el gener de 2024).

10	Vinciane Despret, en el seu llibre de ficció científica Autobiografía de 
un pulpo y otros relatos de anticipación (trad. de Miguel Alpuente Cive-
ra; Bilbao: Consonni, 2022), planteja que les aranyes van desenvolupar 
una tecnologia complexa per conservar successos històrics en les seues 
xarxes, de manera que construïen una forma de memòria material.

CAT



69

ACKER Y YO
DEL LAGRACE VOLCANO

La primera vez que coincidí con Acker fue cuando llegó, en su escúter, a la en-
trada del cine Roxie en Dalston (Londres). Esto ocurrió a finales de los ochenta 
o principios de los noventa. Fue uno de esos momentos que, si parpadeas, te 
los pierdes, y lo recuerdo muy bien. Ella dijo que también lo recordaba, pero es-
toy bastante seguro de que mentía. Dos amigos cercanos, que pensaban que 
nos llevaríamos bien, me habían dado su número, pero nunca llamé. Hasta 
que lo hice.

Creo que fue a principios de 1995 durante un viaje a San Francisco que me 
desperté y decidí que no había nadie en toda la Tierra que yo quisiera que 
leyera el primer borrador de MEMOIRS OF A PUSSY LICKING SODOMITE [Me-
morias de unx sodomitx que lame coños] más que Kathy Acker. Entonces, la 
llamé y ese mismo día quedamos en Red Dora’s, The Bearded Lady Café. Ha-
bía impreso las primeras cincuenta páginas para ella, anticipando que se las 
llevaría y, con suerte, me llamaría luego. Pero, en vez de eso, la miré mientras 
leía todo. Finalmente, levantó la mirada y me dijo: «Excelente material, pero 
tienes que trabajar el lenguaje, la poesía, el ritmo». Probablemente dijo más, 
pero esto es lo que me quedó grabado. Me sorprendió que fuera tan generosa 
con su tiempo y no tuviera nada de la diva que había imaginado. Era otro tipo 
de diva, del tipo con el que podría relacionarme. Acker nunca fue una cosa ni 
otra, y fue precisamente por esto nos caímos bien.

Era el mejor tipo de chismosa, agridulce y sexy, que tenía una facilidad de 
palabra que me hacía reír a carcajadas. Aguda, Acker iba directa al grano, no 
importa si te gustaba o no. Era una criatura brillantemente paradójica. Alguien  
a quien no le importaba una mierda si te gustaba o no, aunque, en realidad, 
quería que la amaras, no solamente que te gustara, sino que la amaras por lo 
que realmente era, no por todas las proyecciones por las que se sentía agredi-
da. Hablamos de cómo nos sentíamos en el escenario, de nuestra necesidad 
de estar bajo el foco, nuestra necesidad de ser vistos y escuchados en nues-
tros propios términos, y el abismo que casi siempre seguía.

Su piso en Islington, justo al otro lado del Angel, en Londres, estaba repleto de 
libros hasta el techo: primeras ediciones con inscripciones del autor que me 
harían salivar. Su vestuario era una caja de Pandora llena de tesoros, cada uno 
con su historia, sea algo de costura vintage o regalos de famosos diseñadores 
de moda. Me sentaría en su cama como unx hermanx menor, durante horas 
mirando a mi imposiblemente glamurosa hermana mayor preparándose para 
el baile mientras me entretenía con historias de su vida y tiempos salvajes. Ha-
blamos de nuestras emocionalmente abusivas madres y de nuestros ausentes 
padres, del sexo que habíamos tenido y del sexo que queríamos tener. A veces, 
cuando ella me favorecía (Acker podía ser gruñona e incluso algo mala) me 

deleitaba con cotilleos sobre artistas que había conocido, amado y odiado. Sus 
experiencias con Mapplethorpe eran más de esta última categoría. Sus actitu-
des antisemitas no fueron apreciadas, por muy judía secular que fuera Acker. 
Valoró mucho más mis fotografías, lo que, por supuesto, me hizo quererla. Dos 
veces cuando el periódico The Guardian le dedicó un artículo insistió en que 
fuera yo quien hiciera las fotografías.

Después de su diagnóstico de cáncer vivimos nuestro tiempo juntos más en el 
presente que en el pasado, con la vista puesta al futuro que ambos esperába-
mos que tuviera.

No puedo decir que estar cerca de Kathy fuera una cosa fácil o siempre di-
vertida. Acker podía ser una abeja reina y una zorra, y nosotrxs le dábamos 
el espacio para estar así porque éramos adictxs (cuando digo «nosotrxs» me 
refiero a su novio en ese tiempo, Charles Shaar Murray).

Pasamos mucho tiempo, juntxs, solo ella y yo, principalmente en su casa, pero 
a veces en la mía, que estaba a una distancia de menos de dos kilómetros y que 
tenía un jardín. Recordar y escribir sobre ese breve periodo de tiempo todavía 
hace que todo mi cuerpo hormiguee. Aunque nunca había nada sexual entre 
nosotrxs, estaba feliz de engancharla con mis amigas lesbianas masculinas  
y luego escuchar todo con detalle gráfico. Y sí, tengo unas muy buenas histo-
rias sobre esto, pero voy a guardarlas para mis memorias retituladas, IM-PER-
FECTLY HONEST [Im-perfectamente honestx]. Durante los últimos treinta años 
he seguido los consejos de Acker y he trabajado sobre la poesía. Gracias Ka-
thy. ENAMORADX ahora y para siempre.

CAST

68

CAST



ACKER AND ME
DEL LAGRACE VOLCANO

First time I met Acker it was when she pulled up to the entrance of the Roxie 
Cinema in Dalston, (London) on her motor scooter. This was sometimes in the 
late 80s or early 90s.

It was one of those blink and you miss it meetings, that I remembered well. 
She said she did too but I am pretty sure she was lying.  I had been given her 
number by two close friends who thought we would hit it off but I never called. 
Until I did. 

I think it was early 1995 on a trip to San Francisco that I woke up and decided 
that there was no one on earth that I wanted to read the first draft of MEMOIRS 
OF A PUSSY LICKING SODOMITE more than Kathy Acker.  So I gave her a call 
and that very day we met at Red Dora’s, The Bearded Lady Café. I had printed 
out the first 50 pages for her, expecting she would take it with her and hopefully 
get back to me. But instead I watched her as she read the whole thing. Finally 
she looked up and said, “Great content but you need to work on the language, 
the poetry, the rhythm.” She probably said more but this is what really stuck with 
me. I was stunned that she was so generous with her time and so not at all the 
diva I expected her to be. She was another kind of diva, the kind I could relate 
to. Acker was never one thing, nor another, and that is precisely why we clicked. 

She was the best kind of gossip, salty-sweet and sexy and had a way with words 
that would make laugh out loud. Sharp, Acker could would get directly to the 
point, regardless of whether you liked it or not. She was a brilliantly paradoxical 
creature. Someone who didn’t give a shit if you liked her or not and yet, she real-
ly wanted you to love, not just like, but love her for who she really was, not for all 
the projections she felt assaulted by.  We talked about the way we felt on stage, 
our need for that spotlight, our need to be seen and heard on our own terms and 
the abyss, that usually followed. 

Her flat in Islington, just the other side of the Angel, London, stuffed to the ceiling 
with books; first editions with author inscriptions that would make me salivate.  
Her wardrobe was a Pandora’s box of treasures, each with a story, whether a 
piece was vintage couture or gifts from famous fashion designers. I would sit 
on her bed like a younger sibling for hours watching my impossibly glamorous 
older sister get ready for the ball as she entertained me with stories from her 

wild life and times. We talked about our emotionally abusive mothers and ab-
sent fathers, sex we had had and sex we wanted to have. Sometimes if I was 
‘in favour’ (Acker could be cranky and even a little mean) she would delight me 
with gossip about artists she had known, loved and hated. Her Mapplethorpe 
experiences were more in the latter, less favourable camp than the former. His 
anti-semitic attitudes were not appreciated no matter how secular a Jew Acker 
was. She rated my photographs much higher, which of course endeared me to 
her. Twice when The Guardian newspaper did a feature on her she insisted I be 
the one who made the photographs. 

After her cancer diagnosis our time together was lived more in the present than 
the past with an eye to the future we were both hopeful she would have. 

I cannot say that being close to Kathy was easy or always fun. Acker could be 
a queen bee bitch and we all gave her the space to be just that because we 
were addicted. (The ‘we’ I am referring to was her boyfriend at the time, Charles 
Shaar Murray).

We spent a lot of time together,  just me and her, mostly at her place but some-
times at mine which was less than 2 km away and had a garden. Remembering 
and writing about the brief period of time still makes my whole body tingle. Al-
though there was never any question of a sexual thing between us I was happy 
to hook her up with butch dyke friends of mine and hear all about it in graphic 
detail afterwards. And yes, I do have some great stories related to that subject 
but I’ll save them for my re-titled memoir, IM-PERFECTLY HONEST.  I’ve been 
taking Acker’s advice and working on the poetry for the past thirty years now.  
Thanks Kathy. In LOVE now and forever.

L’ACKER I JO
DEL LAGRACE VOLCANO

La primera vegada que vaig coincidir amb l’Acker va ser quan va arribar, amb el 
seu escúter, a l’entrada del cinema Roxie, a Dalston (Londres). Això va passar a 
finals dels vuitanta o principis dels noranta. Va ser un d’aquells moments que, si 
parpelleges, et perds, i el recordo molt bé. Ella va dir que també el recordava, 
però estic bastant segur que mentia. Dos amics propers, que creien que ens 
portaríem bé, me n’havien donat el número, però no vaig trucar-la mai. Fins que 
ho vaig fer. 

Crec que va ser a principis de 1995, durant un viatge a San Francisco, que 
em vaig despertar i vaig decidir que no hi havia ningú en tota la Terra que jo 
volgués més que llegís el primer esborrany de MEMOIRS OF A PUSSY LICKING 
SODOMITE [Memòries d’uni sodomiti que llepa conys] que la Kathy Acker. Lla-
vors, la vaig trucar i aquell mateix dia vam quedar a Red Dora’s, The Bearded 
Lady Café. N’havia imprès les cinquanta primeres pàgines per a ella, deduint 
que se les enduria i que, amb sort, després em trucaria. Però, en lloc d’això, 
la vaig mirar mentre ho llegia tot. Finalment, va alçar la vista i em va dir: «Un 
material excel·lent, però n’has de treballar el llenguatge, la poesia, el ritme». 
Probablement va dir més coses, però això és el que em va quedar gravat. Em 
va sorprendre que fos tan generosa amb el seu temps i que no tingués res de 
la diva que m’havia imaginat. Era una altra mena de diva, de la mena amb qui 
podria relacionar-me. L’Acker no va ser mai una cosa ni l’altra, i va ser precisa-
ment per això que ens vam caure bé. 

Era la millor mena de xafardera, agredolça i sexi, i tenia una facilitat de paraula 
que em feia petar de riure. Aguda, l’Acker anava directa al gra, no importava si 
t’agradava o no. Era una criatura brillantment paradoxal. Algú a qui no li impor-
tava una merda si t’agradava o no, malgrat que, en realitat, volia que l’estimes-
sis, no només que t’agradés, sinó que l’estimessis pel que realment era, no per 
totes les projeccions per les quals se sentia agraïda. Vam parlar de com ens 
sentíem a l’escenari, de la nostra necessitat d’estar sota el focus, de la nostra 
necessitat de ser vistos i escoltats en els nostres propis termes, i de l’abisme 
que gairebé sempre seguia. 

El seu pis a Islington, just a l’altra banda de l’Angel, a Londres, estava farcit 
de llibres fins al sostre: primeres edicions amb inscripcions de l’autor que em 
farien salivar. El seu vestuari era una capsa de Pandora plena de tresors, cada 

un amb la seua història, sigui una cosa de costura vintage o regals de disse-
nyadors de moda famosos. M’asseuria al seu llit com uni germani petiti, durant 
hores, mirant la meua impossiblement glamurosa germana gran preparant-se 
per al ball; mentrestant, m’entretenia amb històries de la seua vida i de temps 
salvatges. Vam parlar de les nostres mares emocionalment abusives i dels nos-
tres pares absents, del sexe que havíem practicat i del sexe que volíem practi-
car. De vegades, quan ella m’afavoria (l’Acker podia ser rondinaire i fins i tot una 
mica dolenta), em delectava amb xafarderies sobre artistes que havia conegut, 
estimat i odiat. Les seues experiències amb Mapplethorpe eren més d’aquesta 
darrera categoria. Les seues actituds antisemites no van ser apreciades, per 
molt jueva secular que fos Acker. Va valorar molt més les meues fotografies, 
cosa que, per descomptat, em va fer estimar-la. Dos cops, quan el diari The 
Guardian li va dedicar un article, va insistir que fos jo qui li fes les fotografies. 

Després del seu diagnòstic de càncer vam viure el nostre temps juntis més en 
el present que en el passat, amb la vista posada al futur que tots dos esperà-
vem que tingués. 

No puc dir que estar a prop de la Kathy fos una cosa fàcil o sempre divertida. 
L’Acker podia ser una abella reina i una meuca, i nosaltres li donàvem l’espai 
per ser així perquè n’érem addictes (quan dic «nosaltres», em refereixo al seu 
xicot d’aquell temps, Charles Shaar Murray).

Vam passar molt temps juntis, només ella i jo, principalment a casa seua, però 
de vegades a la meua, que era a una distància de menys de dos quilòmetres i 
que tenia un jardí. Recordar i escriure sobre aquell breu període de temps en-
cara fa que em formiguegi tot el cos. Tot i que mai no hi havia res sexual entre 
nosaltres, estava feliç d’enganxar-la amb les meues amigues lesbianes mas-
culines i després escoltar-ho tot amb detall gràfic. I sí, en tinc unes molt bones 
històries, d’això, però me les guardaré per a les meues memòries, retitulades 
IM-PERFECTLY HONEST [Im-perfectament honesti]. Durant els darrers trenta 
anys, he seguit els consells de l’Acker i he treballat sobre la poesia. Gràcies, 
Kathy. ENAMORADI ara i per sempre.

7170

CATENG







PIRATE BOYS
POL MERCHAN - SINGLE-CHANNEL VIDEO - 13:10 - 2018

CAST			   DEL LAGRACE VOLCANO, ERIC LLAVERIA, RUVEL KOVALEVSKY, HENRI STEEG, MERCEDES POVEDANO, MAT.S, POL MERCHAN
SOUND DESIGN, SOUND MIXING	 MANUELA SCHININÀ
CAMERA			   NADJA KRÜGER, ZARA ZANDIEH
EDITOR			   GINÉS OLIVARES
SOUND			   GIZEM ORUÇ
SET ASSISTANCE		  NIKA PEĆARINA, NANS LEIDING



78


	1725963135677
	1725963135677

